

نام آزمون: معارف ٣

زمان برگزاری: ۴۵ دقیقه



امام على (ع) در بيان نوراني خود كه مي فرمايند «ما رايت شيئا الا و رايت الله قبله و بعده و معه» به كدام مفهوم اشاره دارند؟

- تمام موجودات وجودشان را از خدا گرفته و به سبب او پا به عرصهٔ وجود می گذارند.
  - مخلوقات عالم برای اینکه نورانیتی پیدا کنند، باید به سرچشمهٔ آن متصل شوند.
- وس عالم بدون ارادهٔ خدا سرشار از ظلمت است، در آن خبری از نورانیت نخواهد بود.
  - همهٔ موجودات به یک اندازه تجلیبخش اوصاف الهی بهشمار میروند.

آنجا که آدمی افزایش معرفت نسبت به خداوند را برای ارتقاء و اعتلای ایمان واخلاص خود به کار میبرد، بهترتیب کدام مستند قرآنی و روایی را مورد توجه قرار داده است؟

- «من انفُسكم ازواجًا لتسكنوا إليها وَجعَل بينكُم مؤدَّة و رحمة انّ في ذلكَ لآيات لقوم يتفكَّرونَ» «افضَلُ العبادة ادمانُ التُفكُّر في الله»
  - وي «من انفُسكم ازواجاً لتسكنوا إليها وَجعَل بينكُم مؤدَّة و رحمة انّ في ذلكَ لآيات لقوم يتفكُّرونَ» «فاعل الخير خير منه»
    - ﴿جعل لكُم من ازواجكُم بَنينَ و حَفَدَةً و رزقكُم من الطَّيْبات آفَبالباطل يؤمنون» «افضَلُ العبادة ادمانُ التَّفكُّر في الله»
      - جعل لكُم من ازواجكُم بَنينَ و حفَدَةً و رزقكُم من الطُّيّبات اَفَبالباطل يؤمنون» ــ «فاعل الخير خير منه».

کدام گزینه به تر تیب درباره امکان شناخت دذات و چیستی آسمان و زمین، و داسماء و صفات خدای متعال، صحیح است؟

غیرممکن – ممکن

غیرممکن – غیرممکن 🕦

ممکن – ممکن

ممكن – غيرممكن

دربارهٔ شناخت فطری انسان نسبت به خدا همهٔ نکات زیر صحیح میباشد، بهجز ......

- با این میزان از درک، انسان قادر است اوصاف و افعال الهی را بشناسد.
- این شناخت، اولی و ابتدایی بهشمار میرود و قرآن ما را به شناخت عمیق تر دعوت کرده است.
  - شناخت فطری از سنخ درک حضور خداوند در عالم و پشتیبانی او از مخلوقات است.
  - این میزان از شناخت الهی برای انسان کافی نیست و شناختهای اکتسابی هم لازم است.

مصرع رما نبودیم و تقاضامان نبود /// لطف تو ناگفته ما میشنید، به چه نکتهای اشاره نکرده است؟

- ما مخلوقات از این جهت که نبوده و سپس خلق شدهایم پس پدیده بهشمار میرویم.
  - هر چه که وجودش از خودش نباشد برای پدید آمدن نیازمند پدید آورنده است.
  - و پدید آورندهای است و پدید آورندهای است که خود پدیده بهشمار نمیرود.
    - مخلوقات با زبان حال خویش از خداوند متعال، وجودشان را طلب می کنند.

بیت رما چوناییم و نوا در ما زتوست ما چو کوهیم و صدا در ما ز توست، با کدام دو عبارت قرآنی در ارتباط است؟

كل يوم هو في شان - يساله من في السماوات و الارض أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى الله - يساله من في السماوات و الارض

النُّتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى الله " - وَاللهُ هُوَ الْغَنى الْحَميدُ

وَاللَّهُ هُوَ الْغَني الْحَميدُ - كل يوم هو في شان الله عنه عنه الله عنه ا







کدام یک از گزینههای زیر دربارهٔ نیازمندی عالم بهخدا بهنکته صحیحی اشاره نکرده است؟

عالم همواره بهخدا نیازمند است و خداوند همواره به آن هستی می بخشد.

رابطه عالم با خدا اگرچه در ایجاد، مانند رابطه بنا و بنّا است اما در بقا اینگونه نیست.

وجود و هستی عالم وابسته به خداست و هرگاه خدا اراده کند متلاشی می گردند.

یک بنا با ساختهشدن بینیاز از بنّا می گردد اما عالم نیازش همواره دوام دارد.

اگر گفته شود در رابطه بین معمار و ساختمان، خود معمار هم نیازمند است، کدام صفت را از او سلب کردهایم و کدام مصراع را برایش اثبات کردهایم؟

ا أُنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى الله - تو وجود مطلقي، فاني نما

الْحَميدُ - تو وجود مطلقي، فانينما الْحَميدُ - تو وجود مطلقي، فانينما

انتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى الله - ما چو كوهيم و صدا در ما ز توست

هُوَالْغَنى الْحَميدُ - ما چو كوهيم و صدا در ما ز توست

اگر دقیق به مثال «نیاز بنا به معمار در پیدایش» توجه کنیم درمییابیم که این رابطه ............. مثال مناسبی برای رابطه «مخلوق و خالق» باشد چرا که

می تواند – یک معمار قادر است بنایی که قبلا نبوده را ایجاد کند.

نمی تواند - یک بنا سالها پس از مرگ یک معمار، به هستی خود ادامه میدهد.

می تواند – اگر معماری در کار نباشد بنایی هم ساخته نخواهد شد.

نمی تواند - معمار تنها به چیدمان اجزایی که از قبل هستی یافتهاند می پردازد.

اگر گفته شود که شناخت فطری امری ابتدایی است، چه دلیلی برای آن وجود دارد و تکمیلکنندهٔ آن کدام مورد است؟

چرا که ما با اولین تلاشهای علمی خود به آن دست مییابیم – تفکر دربارهٔ نیازمندی جهان در پیدایش خود به خدا

چرا که ذاتاً چنین شناختی را در وجود خود می یابیم - تفکر دربارهٔ نیازمندی جهان در پیدایش خود به خدا چرا که ما با اولین تلاشهای علمی خود به آن دست می یابیم - درک حضور خداوند در جهان و هدایت و پشتیبانی او

چرا که ذاتاً چنین شناختی را در وجود خود مییابیم – درک حضور خداوند در جهان و هدایت و پشتیبانی او

مصرع «تو وجود مطلقی، فانی نما» با کدام دوعبارت قر آنی قرابت بیشتری دارد؟

أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللهِ - يساله من فيالسماوات والارض

﴿ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى الله - وَاللهُ هُوَالْغَنِي الْحَميدُ

كل يوم هو في شان - يساله من فيالسماوات والارض

وَاللهُ هُوَالْغَنِي الْحَمِيدُ - كل يوم هو في شان

ما و پدیدههای جهان به آفرینندهای نیازمندیم که خودش پدیده نباشد و هستی او ............ باشد و او همان خدای متعال است که این مسأله همان ۱۲ ............. بحث نیازمندی عالم به خداست.

در ذاتش – مقدمهٔ دوم

از پیش کسب شده – مقدمهٔ دوم 🙌 از پیش کسب شده – نتیجه

کدام یک از موارد زیر دربارهٔ شناخت فطری به نکته صحیحی اشاره نکرده است؟

این شناخت یک شناخت اولی و ابتدایی به شمار می رود.

🙌 شناخت فطری در بین همهانسانها مشترک به شمار می رود.

این شناخت غیراکتسابی بوده و انسان خدا را در خود می یابد. درای دست یابی به این شناخت باید انسان به معرفت خویش بیافزاید.

در ذاتش – نتیجه

مفهوم نیازمندی مخلوقات به خداوند متعال در هر آن، در کدام بیت بیان شده است؟

ما نبودیم و تقاضامان نبود / لطف تو ناگفتهٔ ما میشنود

الذت هستی نمودی نیست را / عاشق خود کرده بودی نیست را

🝘 ما چو ناییم و نوا در ما ز توست / ما چو کوهیم و صداردر ما ز توست می خشک ابری که بود ز آب تهی / ناید از وی صفت آبدهی



مقدمهٔ اول – مومنان



عبارت قرآنی «أُنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى الله ، به كدام مقدمه از اثبات خالقیت خدا نزدیک تر است و در ابتدا چه گروهی را خطاب قرار داده است؟

۱۵ مقدمهٔ اول – انسانها 🙌 مقدمهٔ دوم – انسانها مقدمهٔ دوم – مومنان

كدام توصيف براي خدا شايسته است و ثمرهٔ اين توصيف كدام گزينه ميباشد؟

خداوند، پدیدهٔ بینیاز از پدیدآورنده است - هستی خدا ذاتی او میباشد

خداوند، وجودش از خودش میباشد - خداوند پدیدهای مستقل از غیر است

ون خداوند، پدیدهٔ بینیاز از پدیدآورنده است - خداوند پدیدهای مستقل از غیر است

خداوند، وجودش از خودش میباشد – هستی خدا ذاتی او میباشد

كدام دو مفهوم قادر است بهتر دوعبارت قرآني «أُنتُمُ الْفَقَرَاءُ إِلَى الله ، و «وَاللهُ هُوالْغَني الْحَميدُ» را تشريح كند؟

انسان پدیدهایست که وجودش از خودش نیست – خدا پدیدهایست که وجودش از خویش است

انسان پدیدهایست که وجودش از خودش نیست - خداوند در هستی خویش وابسته به غیر نیست

انسان موجودی است که بدون لطف خدا گرفتار فقرمطلق است - خدا پدیدهایست که وجودش از خویش است

📦 انسان موجودی است که بدون لطف خدا گرفتار فقر مطلق است – خداوند در هستی خویش وابسته به غیر نیست.

در بین گزینههای زیر کدام یک به نکتهٔ صحیحی اشاره نکرده است؟

هر پدیدهای که هستیاش ذاتی نباشد برای وجود، نیازمند پدیدآورنده است.

از آنجایی که خدا وجودش از خود میباشد پس یک پدیدهی مستقل است.

اینکه مخلوقات عالم پدیده بهشمار میروند مربوط به مقدمهٔ اول است.

ورک نیازمندی جهان در پیدایش، نیازمند یک تفکر فراتر از شناخت فطری است.

اگر بگوییم «چیزی که شیرین نیست، برای شیرینشدن نیازمند بهچیز دیگر است» بهکدام مقدمه اشاره کردهایم و چه مفهومی را بیان نمودهایم؟

مقدمهٔ اول – پدیدهای که وجودش از خودش نیست برای موجودشدن نیازمند پدیدآورنده است.

مقدمهٔ دوم – پدیدهای که وجودش از خودش نیست برای موجودشدن نیازمند پدیدآورنده است.

مقدمهٔ اول - ما و جهان پیرامونمان، پدیدههایی هستیم که وجود و هستیمان از خودمان نبوده

مقدمهٔ دوم - ما و جهان پیرامونمان، پدیدههایی هستیم که وجود و هستیمان از خودمان نبوده 📦

این جمله که «قطع رابطه ما با خدا در حکم این است که اثری از ما بر جای نماند» به کدام یک از موارد زیر اشاره مستقیم دارد؟

ما پدیدههایی هستیم که وجود و هستی ما از خودمان نیست

خداوند غنی مطلقی است که هیچ گونه نیازی به ما ندارد

خداوند متعال نوری است که پیدایش عالم تکیه به وجود او دارد انسان پدیدهایست که نیازش به خدا تنها در پیدایش خلاصه نمیشود



كدام مورد مفهوم عبارت شريف «الله الصَّمَدُ» را بيان نموده است؟

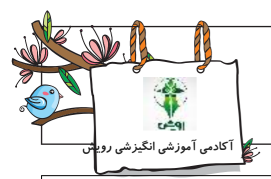
٢١ ﴿قُلْ أَغَيْرَ اللَّهُ أَبْغِي رَبًّا وَ هُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ»

«إِنَّ اللَّهُ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ» «إِنَّ اللَّهُ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ»

«قُل اللَّهُمَّ مالكَ الْمُلْك تُؤْتي الْمُلْكَ مَنْ تَشاءُ»



﴿ يُسْتَلُهُ مَنْ فَي السَّماوات وَ الْأَرْضَ كُلَّ يَوْمَ هُوَ فَي شَأَنِ»





از آية شريفة «قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَاوَات وَالْأَرْضِ قُل اللهُّ قُلْ أَفَاتَّخَذْتُمْ مِنْ دُونِه أَوْليَاءَ» كدام پيام دريافت مي شود؟

📆 اعتقاد به این که علاوه بر خداوند و در کنار او، دیگران هم مالک بخشی از جهان هستند، اگر کسی معقتد به شرک در خالقیت باشد، شرک در مالکیت هم دارد.

ᡝ پرسش و پاسخ هر دو از خداست، پس روشن است که مشر کان خالقیت خدا را قبول دارند ولی پرستش خدا و کمک خواستن از او و نفی شرک را نمیپذیرند.

اعتقاد به این که علاوه بر خداوند و در عرض او، دیگرانی نیز هستند که حق تصرف و تغییر در آن چیز را دارند و دیگران بدون اجازهٔ وی نمیتوانند در آن تصرف کنند.

قرآن به مشرکان می گوید: شما که قبول دارید خداوند تنها خالق جهان و تنها مالک آن نیز هست و حق تصرف در آن چیز را دارد پس در کار آفرینش شریک نگیرند.

آیهی شریفه «وَلَا یُشْرِکُ فی حُکْمه أَحَدًا» ، کدام یک از مفاهیم قرآنی زیر را تکمیل می کند؟

وَلُمْ أَفَاتَّخَذْتُمْ مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ الللَّهُ

٢٣ قُلْ أَغَيْرَ اللَّهُ أَبْغى رَبًّا مَا لَهُمْ مَنْ دُونِهِ مَنْ وَلَيِّ

قُلِ اللَّهُ خَالَقُ كُلِّ شَيْء قُلِ اللَّهُ خَالَقُ كُلِّ شَيْء

چه وقت توسل به اولیای خدا شرک به حساب می آید و کدام آیه در این موضوع راهنمای ماست؟

اگر توانایی یاری رسانی آنان را از خودشان بدانیم - قُلْ أَفَاتَخَذْتُمْ منْ دُونه أَوْلِيَاءَ لَا يَمْلكُونَ لأَنفُسهمْ نَفْعا

اگر برای شفا بخشی آنها را ماذون از جانب خدا بدانیم - قُلْ أَفَاتَّخَذْتُمْ مَنْ دُونه أَوْلِيَاءَ لَا يَمْلَكُونَ لاَتَّفُسهمْ نَفْعًا

اگر توانایی یاری رسانی آنان را از خودشان بدانیم - قُلْ أَغَیْرَ اللهِ أَبْغی رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَیْء

اگر برای شفا بخشی آنها را ماذون از جانب خدا بدانیم - قُلْ أَغَیْرَ الله أَبْغی رَبًّا وَهُو رَبُّ كُلِّ شَیْء

خداوند در سورهٔ توحید ابتدا با چه صفتی معرفی شده است و حقیقت معنای این صفت در کدام گزینه بیان شده است؟

احد – کسی که از همه پیش است و در هر صفتی اول است.

واحد – کسی که از همه پیش است و در هر صفتی اول است.

احد - یکتایی که دومی ندارد و نمی توان دیگران را با او قیاس کرد.

واحد – یکتایی که دومی ندارد و نمیتوان دیگران را با او قیاس کرد.

**پيام دو آية** الله لا اله الّا هو ليجمعنّكم الى يوم القيامه و قل اّن كُنتُم تُحبَّون الله فَأتَّبعوني **بهترتيب بيانگر كدام موضوعات ميباشد؟** 

توحید در خالقیت، ربوبیت و عمل – معاد جسمانی و روحانی انسان – توحید عملی

توحید در خالقیت - ربوبیت و عمل - ضرورت معاد براساس عدل الهی - توحید عملی

توحید عملی – معاد جسمانی و روحانی انسان – توحید در خالقیت، ربوبیت و عمل

وعمل توحید عملی - ضرورت معاد براساس عدل الهی - توحید در خالقیت، ربوبیت و عمل

برای اینکه بخواهیم با سؤال «قُلْ اَفَاتَخَذْتُمْ مَنْ دُونه اُوْلِیاءَ» عمل مشرکان را مردود بشماریم، از کدام جملهٔ قرآنی بهره می گیریم؟ چرا؟

وَلُ مَن رَبُّ السَّماوَات وَالْأَرْض قُل اللهُ - آن كه ولى نباشد رب هم نخواهد بود.

٢٧ لَا يَمْلكُونَ لأَنْفُسهمْ نَفْعًا وَلَا ضَرًّا - آن كه مالك نباشد ولى هم نخواهد بود.

وَ اللَّهُ مَن رَبُّ السَّماوَات وَالْأَرْض قُل اللهُ مَا اللهُ مَن رَبُّ السَّماوَات وَالْأَرْض قُل اللهُ مَا الله مَا نخواهد بود.

( اَن يَمْلُكُونَ لأَنفُسهمْ نَفْعًا وَلَا ضَرًّا - آن كه ولى نباشد مالك هم نخواهد بود.

خداوند با بيان عبارت «قُلْ هَلْ يَسْتَوى الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوى الظُّلُمَاتُ وَالنُّورُ» در مقام مقايسه چه چيز بر آمده است؟

آ قیاس بین نورانیت حق تعالی و ظلمتهایی که غیر خدا را میپرستند.

آیاس بین خدایی که مالک جهان است و بتی که مالک نفع و زیان خویش هم نیست.

ویاس بین موحدان مؤمن به خدای یگانه و مشرکانی که برای خدا شریک گرفتند.

قیاس بین خدای یگانه و خدایانی که غیر خدا از سوی مشرکان گرفته شده است.



ضرورت یافتن دفاع از حقوق او توسط سایر مسلمانان

قرار گرفتن در زمرهٔ برادران دینی و ایمان سایر مسلمین

وقتی اثر مستقیم خود را در امر زراعت مشاهده می کند.



کدامیک از گزینههای زیر آثار گفتن عبارت «لا اله الا الله» نمیباشد؟

به رسمیت شناخته شدن تمام احکام و حقوق اسلامی فرد

تغییر زندگی فرد تازه مسلمان در رابطه با خدا، خود و اجتماع

گسترهٔ شرک با حرکت از ربوبیت به خالقیت چه تغییری میکند و دلیل اصلی آن چیست؟

پیشتر میشود – به این دلیل که در این سیر، التزام عملی فرد هم باید بیشتر شود.

🙌 کمتر میشود – به این دلیل که غالب افراد در خالقیت خدا دچار شرک میشوند.

بیشتر میشود - چراکه درک خالقیت خدا بسیار دشوارتر از درک سایر مراتب است.

کمتر میشود – زیرا پذیرش خالقیت مسئولیت کمتری برای فرد دارد تا پذیرش ربوبیت.

پدری که خود را صاحب اختیار حقیقی فرزندش میداند، به کدام مرتبه از شرک گرفتار شده و چه حق ناشایستی برای خود قائل خواهد بود؟

شرک در ربوبیت – تصور میکند که او هم تدبیری نسبت به فرزند خواهد داشت.

شرک در ولایت - تصور میکند که او هم تدبیری نسبت به فرزند خواهد داشت.

شرک در ربوبیت – تصور می کند که او قادر است که مستقلاً فرزندش را هدایت کند.

شرک در ولایت - تصور می کند که او قادر است که مستقلاً فرزندش را هدایت کند.

چه وقت یک باغبان دچار این توهم میشود که کار زراعت، نتیجه تدبیر مستقل او بوده است؟

وقتی او خود را در امر کشت و کار با دیگران مقایسه می کند.

وقتی از مسیر عبودیت حق تعالی خارج شده و دچار تکبر می شود.

وقتی احساس می کند که مالک حقیقی این گیاهان خود اوست.



﴿ ﴿ يَمْلَكُونَ لَأَنْفُسِهِمْ نَفْعَاُولاً ضَرًّا» ﴿ وَاللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ



مقصود از عبارت «أَفَأنْتَ تَكُونُ عَلَيْه وَكيلًا، در آيهٔ شريفهٔ «أَرَأَيْتَ مَن اتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَاهُ، كدام يك از موارد زير ميباشد؟

اینکه پیامبر (ص) نسبت به این افراد ولایتی نداشته و هدایتش به آنها سود نمی بخشد.

اینکه پیامبر (ص) نمی تواند واسطهٔ شفاعت ایشان شود چرا که با توحید در تضاد است.

اینکه این افراد پیامبر (ص) را وکیل خویش قرار نمی دهند چون به وساطت او معتقد نیستند.

📦 اینکه ضمانت پیامبر (ص) برای کسی که هواپرستی را پیش گرفته، سودی نمیبخشد.

با توجه به آیات قرآن کریم، هدایتگری پیامبر اکرم (ص) در مورد کدام شخص بی تأثیر خواهد بود؟

«مَنْ يَعْبُدُ اللهُ عَلَى حَرْف» (مَنْ يَعْبُدُ اللهُ عَلَى حَرْف

👔 پیروی از هواینفس بهعنوان شرک نظری، پیروی از طاغوت را که شرک عملی است بهدنبال دارد.

اگر کسی بت بیرون را که همان طاغوت است دنبال نماید گرفتار شرک نظری فردی میشود.

﴿جَعَلُوا لللهِ شُرَكَآءَ» «مَن اتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَاهُ» (مَن اتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَاهُ

کدام یک از گزینههای زیر در بحث شرک بهموضوع دقیقتری اشاره کردهاست؟

دنباله روی از طاغوت که شرک عملی به حساب می آید محصول دنباله روی از بت درون است.

انسانی که بتهای بیرون را تبعیت کند پس به شرک عملی در بعد اجتماعی گرفتار شده است.





فراموش کردن خدا و خالی شدن قلب انسان امروز از یاد او ............ سرگرمی به امور دنیوی است و عدم درک معنویت نیایش با پروردگار

۳۶ ..... توجه بیاندازه به زرق و برق دنیاست.

علت – علت

معلول – علت 🕥

علت – معلول 📦

در بین موارد زیر کدام مورد به شیوه درست زندگی اشاره کرده است؟

آن حمایت کند. و به دور از احساسات باشد و دلیل محکم و عقل پسند از آن حمایت کند.

٣٧ ايد با عقل و احساسات ما هماهنگ باشد و منطق محكمي هم صحت آن را تاييد كند.

باید پاسخگوی نیازهای عقلی و احساسی ما باشد و تفکر عمیق ما هم آن را تایید نماید.

باید از عقل و احساس ما بهطور همزمان حمایت کند و دلیل محکمی هم آن را توجیه کند.



معلول – معلول 📦



# درس ۴: فقط برای او



كدام يك از مفاهيم زير از آية «قُلْ إنَّما أعظُكُم بوَاحدَة أن تَقُومُوا لله مَثْنَى وَفُرَادَى...» قابل برداشت نمى باشد؟

اهمیت این پندالهی بهقدری است که خدا اوامرش را در قالب یک نصیحت بیان کرده است.

۳۸ در این آیه بر این مسأله تأکید شده است که در قیام برای خدا اولویت با جمع است.

مخاطب این کلام الهی بندگان خدا هستند و واسطهٔ خبر پیامبر مکرم اسلام میباشد.

و مراط مستقیم بیان شده است. آیه همان توحید عبادی و صراط مستقیم بیان شده است.

كدام يك از موارد زير از حديث «فاعلُ الخَير، خَيرٌ منهُ؛ و فاعلُ الشُّرِّ، شَرٌّ منهُ.» قابل برداشت نيست؟

اهمیت اخلاص در انجام دهنده بسیار بالاتر از کیفیت کاری است که انجام می دهد.

در انجام یک عمل آنچه که ارزش اصلی را دارد حسن فاعلی است نه حسن فعلی.

یک عمل خوب حتی اگر توسط یک انسان بد انجام شود، ارزشمند و پسندیده است.

آنسان برای اینکه دست به کاری بزند، بایستی ابتدا اخلاص در عمل و اندیشه را بالا بَرَد.

بیت «آفرینش همه تنبیه خداوند دل است / دل ندارد که ندارد به خداوند اقرار» به کدامیک از راههای اخلاص اشاره داشته و مصراع اول آن با کدام عبارت ارتباط معنایی بیشتری دارد؟

افزايش معرفت نسبت به خدا – ما رأيتُ شيئًا الَّا و رأيتُ الله قَبله و بَعدَه و مَعَه

افزايش معرفت نسبت به خدا – تَفكُّروا في كُلِّ شَيء وَ لا تَفَكَّروا في ذات الله

تقویت روحیهٔ حق پذیری – ما رأیتُ شیناً الّا و رأیتُ الله قَبله و بَعدَه و مَعَه

تقويت روحية حق پذيري - تَفكُّروا في كُلِّ شَيء وَ لا تَفكُّروا في ذات الله

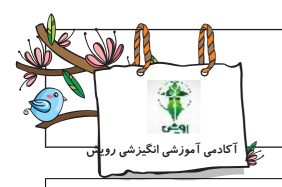
از آنجاییکه گرایش به عبادت و پرستش در خلقت ما قرار داده شده است، خداوند کسانی را که به این گرایش بیتوجه هستند، چگونه مورد ی . ۔ بازخواست قرار دادہ است؟ ۴۱

«قل انما اعظکم بواحده ان تقوموا لله مثنی و فرادی ...»

«قال رب السّجن احبُّ اليّ مما يدعونني اليه و الا تصرف عني»

«الم اعهد اليكم يا بني آدم ان لا تعبدوا الشيطان انه لكم عدو مبين»

«فاستعصم و لئن لم يَفْعَل ما آمُرُهُ لَيُسجَنَنَّ و ليكونا من الصاغرين»





با توجه به سخن اميرالمؤمنين (ع) كدام عبارت مبيّن نهايت عزّت است و بالاترين افتخار چيست؟

«قُلِ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْء وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ» – پذيرش توحيد در ربوبيت

) «سن سه صنی من سیء وقعو «واقعد المهار» - **پدیرس موحید در ربوبید** 

«وَأَنِ اعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ» – پذيرش توحيد در ربوبيت

کدام گزینهٔ دربارهٔ رکسی که در انجام یک کار تلاش کند که عملش را مطابق دستور خدا انجام دهد، صحیح است؟

این فرد به حسن فعلی دست یافته و باید برای افزایش اخلاص خویش همت بگمارد.

۴۲ این فرد به حسن فاعلی دست یافته و باید برای افزایش اخلاص خویش همت بگمارد.

این فرد به حسن فعلی دست یافته و باید برای کیفیت هرچه بیشتر همت بگمارد.

این فرد به حسن فاعلی دست یافته و باید برای کیفیت هرچه بیشتر عملش همت بگمارد.

افزایش معرفت نسبت به خداوند، به واسطهٔ کدام عامل، انسان را مزین به اخلاص مینماید و کدام روایت شریفه، با آن همراستا است؟

۴۴ ايمان به خداوند- افضل العباده ادمان التفكر في الله و في قدرته

بندگی بر آستان خداوند- اللهم لا تکلنی الی نفسی طرفه عین ابدا

بندگی بر آستان خداوند- افضل العباده ادمان التفكر في الله و في قدرته

«قُل اللهُ خَالقُ كُلِّ شَيْء وَهُوَ الْوَاحدُ الْقَهَّارُ» – باور به توحيد در خالقيت

﴿ وَأَن اعْبُدُونِي هَذَا صَرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ » – باور به توحيد در خالقيت

ايمان به خداوند - اللهم لا تكلني الى نفسى طرفه عين ابدا

می تواند نقش علت را برای حسن فاعلی ایفا کند.

حسن فاعلى - مى تواند نقش علت را براى حسن فعلى ايفا كند.

🙌 حسن فعلی – می تواند نقش معلول را برای حسن فاعلی ایفا کند. 📦 حسن فاعلی – می تواند نقش معلول را برای حسن فعلی ایفا کند.

We 100



قدر – قدر 🍘





كدام يك از گزينه هاى زير از آية «أنّا هَدَيناهُ السَّبيلَ إِمّا شاكِراً و إِمّا كَفوراً» قابل برداشت نمى باشد؟

خداوند متناسب با قوهٔ اختیار است که او را هدایت کرده و راه را به او نشان میدهد.

انسان اختیار مستقل داشته و می تواند مسیر هدایت یا شقاوت را انتخاب کند.

چون انسان دارای اختیار است، پس خود هم مسئول سرنوشتی است که رقم میزند.

شاکر بودن در این آیه به معنای این است که انسان از نعمت هدایت خدا بهره ببرد.

ویژگی ذاتی انسان کدام است و این ویژگی با ارادهٔ خداوند چه رابطهای دارد؟

🕥 کارهایش را با خواست و ارادهٔ خود انجام میدهد - در طول ارادهٔ الهی است و تحت اختیار انسان است.

۴۷ کی برمبنای تقدیر الهی او در همهٔ امور زندگی مختار است - در طول ارادهٔ الهی است و تحت اختیار انسان است.

🙌 برمبنای تقدیر الهی او در همهٔ امور زندگی مختار است – توسط خداوند تعیین شده و توسط انسان قابل تغییر نیست.

😭 کارهایش را با خواست و ارادهٔ خود انجام میدهد – توسط خداوند تعیین شده و توسط انسان قابل تغییر نیست.

این که خدا آب را متناسب با ویژگیهایی خلق کرده و ما اختیار بهرهگیری از آب را داریم، به تر تیب بیان کدام گزینه است؟

قضا – قضا – قضا – قدر – قضا – قدر 💮 قضا – قدر







مقصود از عبارت «امّا شاكراً و امّا كفوراً» در آية «انّا هَديناهُ السَّبيلَ امّا شاكراً و امّا كَفوراً» چيست؟

شکر نعمت اختیار یا کفران این نعمت گرانبها

۴۹ اختیار بهرهمندی یا عدم بهرهمندی از هدایت خدای متعال

مجوز انتخاب بین هدایت یا گمراهی که از سوی خدا به انسان داده شده است.

اختیار بهرهمندی از اختیار یا گرفتاری در دام جبر و بردگی

اینکه خداوند برای انسان «اختیار» را در نظر گرفته است بر آمده از چه عامل است و کدام جمله این موضوع را بهتر شرح میدهد؟

تقدیر الهی – تقدیر الهی بالاتر از اختیار انسان است و اختیار انسان در طول اختیار خداست

قضای الهی – امر الهی بالاتر از اختیار انسان است و اختیار انسان در طول اختیار خداست

تقدیر الهی – خدا مقدر کرده انسان با اختیار عمل کند و این ویژگی برای او ذاتی است

قضای الهی - خدا اراده کرده انسان با اختیار عمل کند و این ویژگی برای او ذاتی است

ثمرهٔ زندگی در جهانی قانونمند که پشتوانهٔ آن علم و قدرت خداست در کدام گزینه آمده است؟

توانایی شناخت قوانین حاکم بر جهان هستی و خلقت و استفاده از آن برای رفع نیازها و رسیدن به هدف

توانایی شناخت حکمتهای الهی و بهرهمندی از آن در راستای دستیابی به کمال و دوری از خطا و اشتباه

کشف تمامی اهداف و غایات که خداوند بر نظام عالم قرار داده است و حرکت به سمت مهمترین آن عین قرب خدا

اعتقاد به اینکه کشتی جهان ناخدایی دارد که با علم و قدرت خویش نمی گذارد که به سوی فنا و نابودی برود

كدام يك از مفاهيم زير از آية «قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائرُ منْ رَبِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلنَفْسه وَمَنْ عَمىَ فَعَلَيْهَا» قابل برداشت نمى باشد؟

اختیار انسان اگر از هدایت الهی بهرهمند گردد به نتیجهٔ مطلوب خواهد رسید.

الزمة وجود اختيار در انسان اين است كه خدا ابتدا راه صحيح و غلط را نشان دهد.

این تقدیر خداوند حکیم است که با حفظ قوانین عالم زمینهٔ اختیار انسان را مهیا میکند.

هر تصمیمی از سوی انسان تبعاتی به دنبال دارد که گاه به سود او گاه بر علیه او خواهد بود.

کدامیک از جملات زیر درباره اختیار انسان بهدرستی بیان نشده است؟

وجود اختیار در انسان ناشی از اراده الهی و خواست خدای متعال است.

در فعل اختیار ،تا زمانی که ما به انجامش اراده نکنیم، صورت نمی گیرد.

اختیار انسان در ردیف اختیار خداست و انسان بیاذن او نمی تواند عمل کند.

و اختیار، هر دو چه در موفقیت و چه در شکست انسان نقش دارد.

كدام گزينه، قضا و قدر آب را با عبارت صحيح ترى بيان كرده است ؟

آب با قضای خاصی که دارد متمایز از سایر مخلوقات و مقدر به آفرینش خدای متعال است.

۵۴ قضای الهی در خلقت آب تکیه به ویژگیهای خاصی دارد که خدا برای آن مقدر کرده است.

ᢇ ما برای رفع تشنگی به قضای آب که ضامن کیفیت آن است توجه کرده و به سراغش میرویم.

آب، نقشهٔ هستی را که همان قضای الهی است کامل کرده و از این جهت مخلوقی بینقص است.







آیهٔ شریفهٔ «ذَلکَ بمَا قَدَّمَتْ أَیْدیکُمْ وَأَنَّ اللهَ لَیْسَ بظَلَّام للْعَبید» از چه عقوبتی سخن گفته و این نظام را اثبات کدام صفت خدا بیان میکند؟

عقوبتی که به دلیل تخطی از قضا و قدر الهی است و حکمت خدا را نشان میدهد.

عقوبتی که به دلیل تخطی از قضا و قدر الهی است و عدل الهی را نشان میدهد.

و عدل الهي را نشان مي دهد. الله انتخاب اختياري انسان است و عدل الهي را نشان مي دهد.

و عقوبتی که به دلیل انتخاب اختیاری انسان است و حکمت خدا را نشان میدهد.



حال کسانی که در عبادت مشمول عبارت شریفهٔ وَ منَ النَّاس مَنْ یَعبُدُ الله عَلَی حَرِف، هستند، در مواجهه با سنت ابتلاء چگونه است؟

﴿خُسرَ الدُنيَا و الآخرة» ﴿

«هُوَ الخُسْرانُ الْمُبينُ» هُوَ الخُسْرانُ الْمُبينُ»

«اطْمَأْن به»

«انْقَلَبَ عَلَى وَجْهه»

با دقت در آیهٔ شریفهٔ «وَالَّذینَ جَاهَدُوا فینَا لَنَهْدینَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللهُ لَمَعَ الْمُحْسنینَ» کدام شکل برنامه ریزی برای رسیدن به حقیقت بندگی و اخلاص مفهوم میگردد؟

افزایش دادن انگیزه پرستش و بندگی و معرفت به خداوند هدایت گر

تعیین کیفیت و چگونگی حیات جاودانه توسط خود فرد در این دنیا

انجام عمل صالح بعد از ایمان و نشان دادن ادامهٔ مسیر توسط خداوند

پاسخ به ندای حق از طریق عقل و حرکت در مسیر بندگی برای تقویت حق پذیری

برخورداری از هدایت الهی به سوی راه راست، در گرو چه اوصافی است و رهآورد دیگر آنها چیست؟

آهُلُ القرى آمَنوا وَ اتَّقُوا - لَفَتَحنا عليهم بَرَكات

۵۸ وَالَّذِينَ جِاهَدُوا فِينَا \_ لَنَهُدِيَّتُهُم سُبُلَنَا

أن يقولوا آمَنّا - هَديناهُ السَّبيل أَنَّا السَّبيل

ومع الله وَاعتَصَموا به - فَسيُدخلُهُم في رَحمة الله عنه الله وَاعتَصَموا به الله عنه الله الله والم

مطابق با آموزه های حیاتبخش قرآن کریم، کدامیک از آیات زیر به سنت ابتلاء اشاره دارد و خداوند در انتهای این آیه کدام مسئله را به انسان گوشزد میکند؟

كُلُّ نَفس ذائقَةُ المَوت وَ نَبلوكُم بالشَّرِّ وَ الخَير فتنَةً ... – بازگشت به سوى خدا

وَلايَحسَبَنَّ الَّذينَ كَفَروا أَنَّما نُملى لَهُم خَيرٌ لانفُسهم ... – علم خدا بر احوال بندگان

كُلُّ نَفس ذائقَةُ المَوت وَ نَبلوكُم بالشَّرِّ وَ الخَير فتنَةً ... – علم خدا بر احوال بندگان

وَ لاَيَحسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَروا اَ نَّما نُملي لَهُم خَيرٌ لانفُسهم ... - بازگشت به سوى خدا

در آية شريفة «فَامًا الّذين آمنوا بالله وَاعتَصَمُوا به فَسَيُدخَلُهُم في رحمة منهُ و فَضل وَ يهديهم إليه صراطاً مُستقيماً» كدام عبارت مبيّن راه فائق آمدن انسان بر دشواریهای مسیر کسب مدارج معنوی است و کلمهٔ «فَسَیُدخلُهُم» در آیه کدام مفهوم را میرساند؟

«آمنوا بالله» – مالكيت مطلق خداوند بر عالم كه دخل و تصرف را براى او رقم مىزند.

«آمنوا بالله»" - خدا است که جهان را اداره می کند و به سوی مقصد معین هدایت می کند.

﴿وَاعتَصَمُوا به » - مالكيت مطلق خداوند بر عالم كه دخل و تصرف را براى او رقم مى زند.

﴿وَاعْتَصَمُوا به»" - خدا است كه جهان را اداره مىكند و به سوى مقصد معين هدايت مىكند.





یافتن یک دوست خوب، خواندن یک کتاب تأثیر گذار و هدایت گر و پیدا کردن فرصت توبه از جمله نمونههای سنت ............ است که آیه نظیر آن عبارت است از: ..............

سبقت رحمت بر غضب - وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهُ لَمَعُ الْمُحْسِنينَ

وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسنينَ وَانَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسنينَ

سبقت رحمت بر غضب - مَنْ جَاءَ بالْحَسَنَة فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالُهَا وَمَنْ جَاءَ بالسَّيئة...

توفيق الهي - مَنْ جَاءَ بالْحَسَنَة فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَنْ جَاءَ بالسَّيئَة

کدام یک از جملات زیر در بحث قانونمندی و سنن حاکم بر عالم به مفهوم صحیحی اشاره کرده است؟

آن به کارگیری اراده انسان است. گفاء الهی و زمینه آن به کارگیری اراده انسان است.

امتحانات الهي تا جايي پيش مي رود كه فرد سربلند از بيرون آمده و كمال يابد.

خداوند طی سنت املاء به آنانی که به دنبال دنیا هستند، بدون کم کاست دنیا را میدهد.

اینکه فرد پس از شکست در ابتلائات الهی فرصت توبه مییابد بیانگر سنت توفیق است.

«گناهکارانی که خدا علاوه بر مهلت دادن، از امکانات نیز بهرهمندشان میکند می پندارند که راهشان صحیح است؛ این مفهوم ، بیانگر کدام ویژگی از

۳۶ سنت الهي است؟

وَ لَهُم عَذابٌ مُهِينٌ

📦 انَّما نُملي لَهُم ليَزدادوا اثمًا

من حَيثُ لايعلَمونَ

وَلكن كَذَّبوا فَأَخَذناهُم

بنا بر کدام سنت که انسان در می یابد که «روی آوردن دنیا و لذتهای دنیوی به برخی انسانهای گناهکار نشانه لطف خدا نیست،؟

سنت ابتلاء - چرا که حتی گناه کاران هم با بهره دنیوی که کسب میکنند، امتحان میشوند.

۶۴ سنت ابتلاء – زیرا در این سنت انسان همواره و از طریق خیر و شر مشمول امتحان است.

سنت امداد - چرا که بنا بر این سنت خدا چه با نیکوکار و چه گناهکار با لطف خود رفتار میکند.

سنت امداد - چرا که طی این سنت همه انسانها زمینه پیشروی در انتخاب خویش را می یابند.

اینکه خدا با همه بندگان اعم از نیکوکار و گنهکار با لطف خود برخود میکند، به کدام سنت اشاره دارد و کدام جمله درآنباره صحیح است؟

🔧 📦 سنت امداد عام – در این سنت، افراد باطن خویش را مشخص می کنند. 💮 سنت سبقت رحمت – حتی غضب الهی هم از دریچه رحمت خدا است.

🙌 سنت سبقت رحمت – در این سنت افراد باطن خویش را مشخص میکنند 📦 سنت امداد عام – حتی غضب الهی هم از دریچه رحمت خدا است

اگر بگوییم: «خدا امکانات و لوازم رسیدن به خواسته ها و هدف های دو گروه حق و باطل را به یک اندازه فراهم کرده » چگونه سخنی گفته ایم؟

صحیح - چرا که اقتضای سنت ابتلاء این است که همه افراد در معرض امتحان باشند.

صحیح – چرا که لازمه سنت امداد این است که همه افراد شرایط اعمال اختیار داشته باشند.

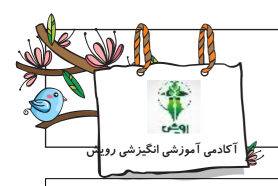
نسبت به اهل حق لطف بیشتری دارد. 📦 غلط – چرا که خداوند بنا به سنت سبقت رحمت، نسبت به اهل حق لطف بیشتری دارد.

ورا که بنا بر سنت توفیق الهی، اهل حق بایستی امکان بیشتری داشته باشد.

اگر در آینه هستی با دقت به سنت ابتلاء نظر کنیم، کدام یک از غایات زیر را برای آن استنباط خواهیم نمود؟

۶۷ رشد دادن و به ظهور رساندن استعداد های افراد پی بردن به تمایلات درونی و پنهان انسانها 🕥

زمینه سازی برای رشد و تعالی انسانهای مومن نصرت و یاری رسانی به انسان های تلاش گر و مجاهد





اگر بخواهیم اثر گذاری شناخت قوانین را در قالب یک عبارت بیان کنیم، کدام گزینه مددرسان ما است؟

شناخت قوانین جهان معلول تغییر دیدگاه ما نسبت به وقایع و نگاه ممتاز ما به حوادث هستی است.

۶۸ شناخت قوانین حاکم بر زندگی انسان علت تغییر در روابط با خدا، خود، خلقت و دیگران است.

🙌 شناخت قوانین جهان تابع تغییر دیدگاه انسان در روابط خویش با خدا، خود، خلقت و دیگران است.

📦 اصلاح نگرش انسان نسبت به تلخیها و شیرینیهای زندگی متبوع شناخت قوانین حاکم بر زندگی انسان است.



### در آیات قرآن کریم پاداش ایمان به خدا و تمسّک به او چگونه توصیف شده است؟

« إِنَّ اللَّهُ يَغْفُرُ الذُّنُوبَ جَميعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحيمُ»

89 ﴿ لَيُبَدِّلَنَّهُمْ مَنْ بَعْد خَوْفَهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا»

«فَسَيُدْخِلُهُمْ في رَحْمَة مِنْهُ وَ فَضْل وَ يَهْديهِمْ إِلَيْهِ صِراطاً مُسْتَقيماً»

« لَيَسْتَخْلفَتَهُمْ في الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذينَ منْ قَبْلهمْ وَلَيْمَكِّنَنَّ لَهُمْ دينَهُمُ الَّذي ارْتَضَى لَهُمْ »

## كدام مورد، مفهوم عبارت «قُلْ يَا عَبَادَى الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسهمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللهِ» را بيان نموده است؟

هر دو عالم پر ز نور و دیده نابینا چه سود مهر رخسار تو می تابد ز ذرّات جهان 📆

تا کی مقام دوست به دشمن رها کنیم ۷۰ چند آید این خیال و رود در سرای دل

طمع ز فیض کرامت مبر که خلق کریم گنه ببخشد و بر عاشقان ببخشاید

روی از خدا به هر که کنی شرک خالص است توحید محض کز همه رو در خدا کنیم

### خداوند به کدام گروه از انسانها با عبارت «لاَتقنَطوا من رَحمَة الله» بشارت میدهد و این رویکرد خدا از کدام دو صفت او برمیآید؟

ستّاریت و غفران الهی 📦 مسرفین در ستم بر خویش – ستّاریت و غفران الهی کناه کارانی که امید بخشش ندارند – غفران و رحمت الهی 🥏

ستّاريت و غفران الهي که اميد بخشش ندارند - ستّاريت و غفران الهي

کدام گزینه دربارهٔ «در توبه»، «توفیق توبه» و «تکرار توبه» صحیح است؟

در توبه همیشه باز است و توفیق توبه همواره میسر است – به معنی دور شدن از خداست.

در توبه همیشه باز است ولی توفیق توبه همواره میسر نیست – انسان را محبوب خدا می کند.

در توبه همیشه باز است و توفیق توبه همواره میسر است - انسان را محبوب خدا می کند.

در توبه همیشه باز است ولی توفیق توبه همواره میسر نیست – به معنی دور شدن از خداست.

#### کدامیک ازایات زیر، وضع کسی را به تصویر میکشد که به خود عالی خویش ستم کرده و مقصود از توبه چنین شخصی چه میباشد؟

التَّوبَةُ تُطَهِّرُ القُلوبَ وَ تَغسلُ الذُّنوبَ - قيام و انقلاب عيه موانع دروني

٧٣ أَرَأَيتَ مَن اتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَاهُ - ايستادگي در برابر فريبهاي شيطان

التَّويَةُ تُطَهِّرُ القُلوبَ وَ تَغسلُ الذُّنوبَ - ايستادگي در برابر فريبهاي شيطان

اً رَأيتَ مَن اتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَاهُ - قيام و انقلاب عليه موانع دروني



سرفین در ستم بر خویش - غفران و رحمت الهی 📦





خداوند پس از مخاطب قرار دادن بندگان گناه کار در آیهٔ «قُلْ یَا عبَادیَ الَّذینَ أَسْرَفُوا عَلَی أَنْفُسهمْ» چه وعدهای به ایشان میدهد و کدام قضاوت در این باب صحیح است؟

انَّ الله يَغفُرُ الذَّنوبَ جَميعاً - تنها شرك به خداست كه با توبه بخشيده نمىشود.

انَّ اللهَ يُحبُّ التَّوَّابِين - تنها شرك به خداست كه با توبه بخشيده نمىشود.

انَّ اللهُ يَغفُرُ الذَّنوبَ جَميعاً - حتى شرك به خدا هم با توبه بخشيده مي شود.

انَّ اللهُ يُحبُّ التَّوَابين - حتى شرك به خدا هم با توبه بخشيده مىشود.

بنا بر آیهٔ شریفهٔ قرآن، کدام عوامل است که اگر دست به دست هم دهند، گناهان انسان را به حسنات مبدل می کنند؟

۷۵ استغفار قلبی با عزم راسخ برای جبران خطاهای پیشین

جبران حقوق خدا و حق مردم به همراه استغفار حقيقي

توبهٔ انسان گناهکار به همراه ایمان و انجام عمل صالح تنفر نسبت به گناهان گذشته و عدم تصمیم به تکرار آنها

عزم و تصمیم - حرکت برای کسب کمالات و مدارج معنوی

سر آغاز هر حرکت از جمله حرکت به سمت رشد و کمال ............. است و گام بعد عبارت است از ............... ...

اندیشه و تفکر – حرکت برای کسب کمالات و مدارج معنوی

عزم و تصمیم - قصد و نیت برای دستیابی به آن هدف اندیشه و تفکر – قصد و نیت برای دستیابی به آن هدف

چرا شیطان برای کشاندن انسان به شقاوت، او را گام به گام به سمت گناه میکشاند و حیله تسویف چه مشکلی برای فرد ایجاد میکند؟

از رحمت خدا مأیوس شود و بگوید دیگر توبهام پذیرفته نیست – ناامیدی از توبه

از رحمت خدا مأیوس شود و بگوید دیگر توبهام پذیرفته نیست – عادت به گناه

ستوجه زشتی گناه و قبح آن نشود و اقدام به توبه نکند – ناامیدی از توبه

📦 متوجه زشتی گناه و قبح آن نشود و اقدام به توبه نکند – عادت به گناه

در بین موارد زیر کدامیک میتواند بهترین دریافت معرفتی از ماجرایی باشد که بین بُشر بن حارث و امام کاظم (ع) اتفاق افتاد؟

شرط کمال انسان توبه است و اینکه انسان سعی در جبران گناهان خویش و اصلاح، داشته باشد.

۷۸ ازمهٔ کمال، بندگی است که مستلزم ترک گناه در محضر خدایی است که صاحب اصلی هستی است.

بندگی خدا تابع توبهٔ حقیقی است و توبهٔ حقیقی مستلزم تغییر نگاه انسان نسبت به اعمال خویش است.

راه جبران خطای انسان، توجه به امام است که ولایت الهی به او سپرده شده و باب حقیقی توبه است.

بُشربن حارث با کدام تذکر امام کاظم (ع) بود که به خود آمد و دست از معصیت بر داشت؟

تذکر امام در باب عدم آزادگی بشر و اینکه یک انسان آزاده تن به بردگی نفس نمیدهد.

۷۹ تذکر امام در باب عدم بندگی بُشر و اینکه بندهٔ خدا هیچگاه بندهٔ گناه نخواهد شد.

تذکر امام در باب عدم آزادگی بُشر و اینکه یک انسان آزاده در محضر خدا گناه نمیکند.

تذکر امام در باب عدم بندگی بُشر و اینکه بندهٔ خدا حرمت صاحب خود را نگه میدارد.

۸۰ بازگرداندن انسان به سوی خویش و بیرون کشیدن او از گناه – تابع

بازگشت از عذاب بنده و گشودن درهای رحمت به سوی گناهکاران – تابع بازگرداندن انسان به سوی خویش و بیرون کشیدن او از گناه – علت

بازگشت معبود در بحث توبه، چه معنایی به خود می گیرد و چه جایگاهی نسبت به توبه انسان ایفا می کند؟ بازگشت از عذاب بنده و گشودن درهای رحمت به سوی گناهکاران – علت





اگر بخواهیم به رابطهٔ بین رحمت خدا و بازگشت انسان توبه کار بپردازیم، کدام گزینه واجد ترتیب صحیح تری است؟

بازگشت خدا و باز شدن درهای رحمت - بازگشت آرامش به قلب - بازگشت بندهٔ گناهکار

۸۱ بازگشت بندهٔ گناهکار - بازگشت آرامش به قلب - بازگشت خدا و باز شدن درهای رحمت

بازگشت بندهٔ گناهکار - بازگشت خدا و باز شدن درهای رحمت - بازگشت آرامش به قلب

از گشت آرامش به قلب - باز گشت بندهٔ گناهکار - باز گشت خدا و باز شدن درهای رحمت 📦

عادت به گناه ناشی از کدامیک از حیلههای شیطان در دوری انسان از توبه است و چرا از این کار شیطان باید بهعنوان یک دام یاد کرد؟

حاصل به تسویف کشاندن انسان گناهکار است. - در وجود انسان بذر یأس میکارد.

۸۲ 📦 ثمرهٔ دعوت انسان به گناه با امید به توبه است. - ترک گناه را برای انسان سخت میکند.

وسی حاصل به تسویف کشاندن انسان گناه کار است. - ترک گناه را برای انسان سخت می کند.

ثمرهٔ دعوت انسان به گناه با امید به توبه است. – در وجود انسان بذر یأس میکارد.

اولین حربهٔ شیطان در دور کردن انسان از توبه کدام است و سرانجام پیادهسازی این دام از سوی دشمن آشکار کدام است؟

انسان گناهکار را به تسویف میکشاند. – انسان از رحمت الهی مأیوس میشود

۸۳ کی به انسان می گوید که گناه کن و بعد توبه کن. - میل به توبه در انسان خاموش می شود

انسان گناه کار را به تسویف می کشاند. – میل به توبه در انسان خاموش می شود

به انسان می گوید که گناه کن و بعد توبه کن. - انسان از رحمت الهی مأیوس می شود

اگر با ژرفاندیشی به هستی نظر کنیم، کدامیک از موارد زیر میتواند استباط دقیق تری دربارهٔ انسان و سایر مخلوقات باشد؟

آیستادگی در برابر موانع بیرونی تنها امتیاز انسان نبوده بلکه او قادر به ایستادگی در برابر موانع درونی هم هست.

🙌 ستم روا داشتن به خود که به معنای پیروی از نفس اماره و سرپیچی از فرمان خداست، نوعی انقلاب علیه خویش است.

تنها انسانهای توبه کار هستند که قادرند بر علیه خویش انقلاب کرده و خود را از ظلم نفس نجات دهند.

ایستادگی در برابر موانع درونی همان انقلاب علیه خویش است که از ظرفیت بالای انسان نسبت به سایر مخلوقات حکایت میکند.



عمل به أحكام الهي ارتباط جنسي خارج از چارچوب خانواده و شرع، مصداقي از انحرافات بيال شده در كدام عبارت قر آني است؟

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا»

هُ السَّيِّنَاتِ جَزَاءُ سَيِّنَة بِمِثْلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَّة» (وَلَّذِينَ كَسَبُوا السَّيِّنَاتِ جَزَاءُ سَيِّنَة بِمِثْلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَّة»

«قُلْ فيهمَا إِثْمٌ كَبيرٌ وَمَنَافعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهمَا»

﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابُكُمْ»







وقتی گفته میشود ،مسلمانان بین دین و دنیای خود، دین را ترجیح میدهند،، مقصودمان کدام آیه است و این آیه واجد چه مفهومی است؟

يسئلونَكَ عَن الْخَمر وَ المَيسر قُلْ فيهما ... - اساس دين اسلام بر پايه احكام الهي و اخلاقي است.

٨۶ أَفَنَنْ أَشَسَ بُنيانَه عَلَى تَقوى منَ الله ... - اساس دين اسلام بر پايه احكام الهي و اخلاقي است.

يستلونَكَ عَن الْخَمر وَ المَيسر قُلْ فيهما ... - لزوماً تمام محرمات دين اسلام خالى از فايده نيستند.

أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنيانَه عَلَى تَقوى منَ الله ... - لزوماً تمام محرمات دين اسلام خالى از فايده نيستند.

منظور از رمیسر، در آیات قرآن کدامیک از موارد زیر است و خداوند چه وصفی از آن کرده است؟

🕡 شراب - هیچ سرانجامی جزء خسران برای انسان ندارد.

📦 قمار - هیچ سرانجامی جزء خسران برای انسان ندارد

بنا بر تعالیم انسان ساز اسلام، کدام یک از موارد زیر دربارهٔ تزکیهٔ نفس درست بیان شده و شرح صحیح آیهٔ «قَد أَفلَحَ مَن زَكَّاها» کدام است؟

شراب - گناه آن برای انسان از سودش بیشتر میباشد.

قمار - گناه آن برای انسان از سودش بیشتر میباشد.

تزکیه زمانی اتفاق می افتد که شخص توبه کرده باشد و با پاکشدن نفس از آلودگی آغاز می شود – تزکیه معلول رستگاری است.

**۱۲** تزکیه زمانی اتفاق می افتد که نفس از آلودگی پاک شود و این کار با توبه از گناهان آغاز می شود – تزکیه معلول رستگاری است.

تزکیه زمانی اتفاق می افتد که شخص توبه کرده باشد و با پاک شدن نفس از آلودگی آغاز می شود - تزکیه علت رستگاری است.

📦 تزکیه زمانی اتفاق می افتد که نفس از آلودگی پاک شود و این کار با توبه از گناهان آغاز می شود – تزکیه علت رستگاری است.

آیهٔ شریفهٔ قرآن که میفرماید: ‹و بسا چیزی را دوست نمیدارد و آن برای شما خوب است و...› در پی افادهٔ کدام مفهوم است و علل و دلایل خاص دستورات الهی را چه مینامند؟

حقانیت منع و تجویز احکام الهی بر آمده از مطلوبیتهای انسان نیست. - حکمت احکام

مقابلهٔ انسان با احکام الهی سبب میشود که انسان منافع آن را درک نکند. – رسالت احکام

وسالت احكام الهي برآمده از مطلوبيتهاي انسان نيست. - رسالت احكام

هابهٔ انسان با احکام الهی سبب میشود که انسان منافع آن را درک نکند. - حکمت احکام

چرا در مسیر وصول به نعمات الهی، لزوماً هر راهی، کارایی لازم را ندارد و کدام عبارت مبین صدق این حقیقت است؟

🧰 زندگی دینی تنها شیوه قابل اعتمادی است که مقابل هر انسان خردمند قرار دارد – هدف بزرگ با یک زندگی بدون برنامه سازگار نیست.

زندگی دینی تنها شیوه قابل اعتمادی است که مقابل هر انسان خردمند قرار دارد - لازمهٔ سعادت انسان، عمل به احکام الهی است.

🙌 میان نعمتهای الهی و بایدها و نبایدهای دین ارتباط و هماهنگی برقرار است – هدف بزرگ با یک زندگی بدون برنامه سازگار نیست.

📦 میان نعمتهای الهی و بایدها و نبایدهای دین ارتباط و هماهنگی برقرار است – لازمهٔ سعادت انسان، عمل به احکام الهی است.

از آنجا که قرار است احکام و قوانین اسلام را مورد بررسی قرار دهیم، کدام گزینه خالی از اشکال نمیباشد؟

احکام و قوانین دین اسلام علاوه بر زندگی دنیا، سعادت اخروی را نیز تأمین میکند.

بایدها و نبایدهای دین را باید با قوانین بشری مقایسه کنیم تا به چرایی احکام دست یابیم.

📦 گاهی مجازاتی را که برای یک عمل در نظر گرفته شده، برای رفع مانع راه سعادت ابدی است.

زندگی دینی تنها راه مطمئن و قابل اعتمادی است که پیش روی هر انسان عاقلی قرار دارد.

(IF)

91





اگر با ژرفاندیشی به معارف بلند اسلامی توجه نماییم، کدامیک از گزینههای زیر را تأیید نخواهیم کرد؟

- آموزههای اسلام در هر دوره و زمانی به عنوان یک آیین بدون نقص قابل پیادهسازی و اجراست.
- ۹۲ هراندازه هم که زندگی بشریت پبچیدگی بیشتری یابد، معارف اسلام به نیازهای آن پاسخ میدهد.
- 📦 انحراف جوامع اگرچه آبستن خواستههای جدید است،اما اسلام هم می تواند مطابق آن حکم دهد.
- و استنباط و استخراج پاسخ مناسب برای نیازهای روز بشر برعهده فقها و مجتهدین اسلامی است.

در بین موارد زیر کدامیک را نمیتوان از مصادیق واجبات کفایی بهشمار آورد؟

- تولید انواع آثار هنری به منظور گسترش فرهنگ و معارف اسلامی و مبارزه با تهاجم فرهنگی و ابتذال اخلاقی
- ۹۳ تولید فیلمهای سینمایی، تلویزیونی و مستند در شرایط ویژه و به نیت اعتلای فرهنگ اسلامی و تربیت دینی
- 🙌 فراهم کردن امکانات بازیهای ورزشی برای دور شدن افراد جامعه از فساد و بی بندوباریهای دنیای کنونی
- 📦 شرکت در مجالس و جشنهای مذهبی و ملی با نیت این که موضوع مؤکد صلهٔ رحم تقویت و تحکیم پیدا کند.



اگر بخواهیم تمدن اسلامی را بر اساس محور آیهٔ «لَقَد اَرسَلنا رُسُلنا بالبَیِّنات وَ اَنزَلنا مَعَهُمُ الکتابَ و المیزانَ...» مورد توجه قرار دهیم، کدام ویژگی را

جامعه به گونهای پیش رود که متناسب با امیال اشخاص اداره نشود.

سنلوم بتواند در جامعهٔ مد نظر، بهراحتی حق خود را از ظالم بگیرد.

امکان رشد برای همهٔ انسانها در یک چنین جامعهای فراهم باشد.

نعمتهای و ثروتهای جامعهٔ صرفا در انحصار گروهی محدود نباشد.

بنا به مفهوم آیهٔ «قُل هَل یستَوی الّذینَ یَعَلَمونَ وَ الّذینَ لا یعلَمونَ...» ، کدام گروه قادر به درک تفاوت حقیقی عالمان و جاهلاناند و کدام ویژگی را می توان در تمدن اسلامی به عنوان شاخصه علمی در نظر گرفت؟

اولوالالباب - دانش را چند شاخه نکرده بودند تا وحدت بین علوم حفظ شود.

وم یتفکرون - دانشجویان اروپایی برای تحصیل به دانشگاه های اسلامی میشتافتند.

اولوالالباب – دانشجویان اروپایی برای تحصیل به دانشگاههای اسلامی میشتافتند.

وم یتفکرون - دانش را چند شاخه نکرده بودند تا وحدت بین علوم حفظ شود.

«آنان که یتیمان را از خود میرانند و دیگران را به اطعام مساکین تشویق نمینمایند» اوصاف کدام گروه است و ایشان از محتوای کدام آیه فاصله

تكذيب كنندگان دين - لَقد أرسَلنا رُسُلنا بالبَيّنات وَ انزَلنا مَعْهُمُ الكتابَ و الميزانَ ليقومَ النّاس...

منكران ولايت الهي - لَقَد أَرسَلنا رُسُلنا بالبَيِّنات وَ انزَلنا مَعْهُمُ الكتابَ و الميزان ليقومَ النّاس...

🕬 تكذيبكنندگان دين – يا أيُّهَا الَّذينَ آمنوا اَطيعو اللهَ وَ اَطيعُوا الرَّسولَ و اُولى الاَمر منكُم...





اگر آیات قرآن را ملاک استنباط پایههای تمدن اسلام بدانیم، کدام گزینه دربارهٔ آیهٔ «مَن آمَنَ بالله وَ الیّوم الآخر وَ عَملَ صالحاً...» صحیح است؟

- این آیه مشتمل بر سه اصل اساسی است که طبق آیه نبوی، رستگاری انسان معلول شهادت به حقانیت معیار اول است.
  - ۹۷ سه معیار اساسی تمدن اسلام در این آیه آمده که طبق آیه نبوی، رستگاری انسان معلول شهادت به معیار دوم است.
- این آیه مشتمل بر دو اصل اساسی است که طبق آیه نبوی، رستگاری انسان معلول شهادت به حقانیت معیار اول است.
- دو معیار اساسی تمدن اسلام در این آیه آمده که طبق آیه نبوی، رستگاری انسان معلول شهادت به معیار دوم است.

خداوند در آیهٔ «مَن آمَنَ باللهِ و الیّومِ الآخِرِ وَ عَمِلَ صالِحاً...» اجردهی خویش را منتسب به کدام یک از شئون خویش کرده است و کدام مورد توانست افق نگاه های انسانهای پیش از اسلام را فراتر ببرد؟

- ربوبیت فهم این مطلب که غایت زندگی انسان باید تقرب به خداوند باشد.
- ولایت درک این موضوع که حیات انسان تنها منحصر در عالم مادی نیست.
- ربوبیت درک این موضوع که حیات انسان تنها منحصر در عالم مادی نیست.
  - ولایت فهم این مطلب که غایت زندگی انسان باید تقرب به خداوند باشد.

حدیث شریف پیامبر اکرم (ص) که فرمودند: «برترین جهاد، سخن حقی است که انسان در مقابل سلطانی ستمگر بر زبان آورد» با مفهوم کدام آیه قرآن ارتباط معنایی دارد؟

- اَفَمَن اَسَّسَ بُنيانَه عَلى تَقوى مِن الله وَ رضوان خَيرٌ اَم مَن اَسَّسَ...
- كُ مَن آمَنَ بِاللهِ وَ اليَومِ اخِرِ وَ عَمِلَ صالِحاً فَلَهُم اَجِرُهُم عِندَ ربهم...
- كَنْ لَقَد أَرسَلنا رُسُلَنا بِالبَيِّناتِ وَ أَنزَلنا مَعَهُمُ الكِتابَ وَ الْميزانَ لِيَقومَ النَّاس بالْقسط.
  - يا أَيُّهَا الَّذينَ آمَنوا اَطْيعو اللهُ وَ اَطيعُوا الرَّسولَ و اُولِي الاَمرِ مِنكُم...



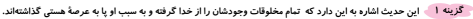




اگر قرار باشد اصلیترین مواردی را که در شناخت نقاط قوت و ضعف تمدن غرب دارای مطلوبیت است، با حفظ <u>ترتیب</u> بیان کنیم، به کدام مورد خواهیم رسید؟

- ارتباط مستقیم ما مسلمانان با این تمدن جدید تاثیرپذیری و افزایش تاثیر گذاری ما بر روی تمدن جدید
- ارتباط مستقیم ما با این تمدن جدید بهره گیری و عبرت از نقاط مثبت و منفی برای احیای تمدن اسلامی
- بهره گیری و عبرت از نقاط مثبت و منفی برای احیای تمدن اسلامی تاثیر پذیری و تاثیر گذاری ما بر آن
- 📦 افزایش قدرت اثر گذاری با حفظ آگاهی و هوشیاری بهرهگیری و عبرت از نقاط مثبت و منفی برای احیای تمدن اسلامی





۱ رد گزینه: دقت کنید که منظور از این نور، نور فیزیکی نیست که بگوییم مخلوقات نورشان را از خدا می گیرند.

گزینهٔ ۴ با اشاره به عبارت ربه یک اندازه، غلط شده است.

گزینه ۱ – دقت کنید که برای افزایش معرفت نسبت به خدا، خوب است ساعاتی را صرف تفکر در آیات و نشانههای الهی کنیم. پس راه افزایش معرفت، تفکر در آیات خدا است.

۲ – آیهٔ گزینههای دا، و د۲، با اشاره به عبارت «لآیات لقوم یتفکّرون» به ضرورت تفکر در آیات خدا اشاره دارد.

- روایات گزینه های د ۱، و د ۳، با اشاره به عبارت دادمان التفکّر فی الله ، هم به اهمیت تفکر اشاره می کند.

🏲 گزینه ۲ دقت کنید که ذات خدا قابل شناخت نیست اما ذات آسمان و زمین که محدوداند قابل شناخت است. همچنین ما می توانیم صفات و اسماء خدا را هم بشناسیم.

گزینه ۱ و رآن کریم ما را به معرفت عمیقتر (نسبت به شناخت فطری و موخر نسبت به آن) دربارهٔ خداوند فرا میخواند و راههای گوناگونی برای درک وجود او و نیز شناخت مناخت اکتسابی) او به ما نشان میدهد. یکی از این راهها تفکر دربارهٔ نیازمندی جهان در پیدایش خود به آفریننده و خالق است،

🖠 گزینه ۳ 🌑 در بین گزینهها این تنها گزینه ۳ است که به نیازمندی خلق اشاره نکرده و بینیازی خدا را بیان کرده است درحالی که در بیت مذکور به این مفهوم پرداخته نشده.

ع کرینه ۱ این بیت از دو مصرعی تشکیل شده است که هر دو به نیازمندی انسان اشاره دارند و گزینه ای که هر دو قسمت آن به نیازمندی انسان اشاره کردهاند، تنها گزینهٔ ۱ است. (سایر گزینهها اوصاف خدا را بیان میکنند.)

۷ گزینه ۲ دقت کنید که رابطه خدا باعالم در پیدایش شبیه به رابطه بین بنا و بنّا نیست چرا که بنّا هیچ چیز را ایجاد نمیکند اما خدا همه چیز را از هیچ می آفریند.

گزینه ۴ وقتی به نیازمندی بنّا اشاره کردهایم پس بینیازی او را سلب کردهایم (غنی و حمید)، و اثبات کردهایم که خود او هم به خدا نیازمند است و این با مصرع اما چو کوهیم و صدا در ما ز توست، قرابت مفهومی دارد.

گزینه ۴ اگر اندکی دقت کنیم، درمییابیم که یک تفاوت بنیادین میان این دو رابطه وجود دارد. بنّا نه چسبندگی گچ را ایجاد میکند و نه سختی و استحکام سنگ را؛ به عبارت و دیگر بنّا نه اجزای ساختمان را پدید آورده و نه خواص آن اجزا را. کار بنّا فقط جابهجا کردن مواد و چینش آنها است. اما خداوند، خالق سنگ و گچ و چوب و خوّاص آنها و حتّی خالق خود بنّا است.

گزینه ۲ ما برای شناخت فطری تلاشی نمیکنیم، چرا که اکتسابی بهشمار نمیرود. (رد گزینه های ۱ و ۳)

درک حضور خدا در جهان یک شناخت فطری است (رد گزینهٔ ۴) و این تفکر دربارهٔ خداست که مکمل شناخت فطری بهشمار میرود.

🚺 🧖 گزینه 👚 مصرعی که در سوال به آن اشاره شده است به بینیازی خدا اشاره داشته و صفت خدا را بیان میکند و تنها در گزینهٔ ۴ است که هر دو قسمت به صفت خدا اشاره دارد.

ا کرینه ۴ با توجه به دو مقدمه فوق می توانیم نتیجه بگیریم که ما و مجموعه پدیدههای جهان، در پدید آمدن و هستییافتن به آفرینندهای نیازمندیم که به ما هستی بدهد و ما را پدید آمدن و هستی یافتن به آفرینندهای که خودش دیگر پدیده نباشد و هستی در ذاتش باشد. این موجود بر تر و متعالی خدا نامیده می شود.

۱۳ گزینه ۴ اگر به گزینه ها توجه کنید، ۳ گزینهٔ اول به نوعی به ذاتی و یا غیراکتسابی بودن شناخت فطری اشاره کرده که درست است، اما گزینهٔ ۴ به کسب معرفت اشاره کرده که منطبق بر شناخت فطری نیست.

گزینه ۳ موجودات جهان همواره و پیوسته و دائمی و در هر آن به خدا نیازمند هستند و اینگونه به پیشگاه او عرض نیاز میکنند. ۱ما چو ناییم و نوا در ما ز توست / ما چو کوهیم ۱۴ و صدا در ما ز توست، مولوی در این بیت موجودات را به کوهی تشبیه میکند که صدای درون آنها به نوای پیوستهٔ صاحب آن وابسته است. همچنین موجودات را به کوهی تشبیه میکند که ماندن صدای آن به فریاد کنندهٔ آن وابستگی دائمی دارد.

گزینه ۳ دقت کنید که مقدمهٔ دوم به نیازمندی یک پدیده به پدیدآورنده اشاره داشت و این آیه هم با آوردن کلمه «فقرا، خطاب به انسانها، به این نیازمندی اشاره دارد؛ پس گزینهٔ ۳ صحیح است.

ا ۶ گزینه ۴ دقت کنید وقتی گفته میشود «پدیده»، منظور موجودی است که وجود دیگری او را خلق کرده است و این وصف شایستهٔ خداوند نمیباشد. (رد گزینههای ۱ و ۲ و ۳)

گزینه ۲ توجه داشته باشید که فقر در این آیه به معنای فقر وجودی مخلوق در برابر خداست و از یاد نبرید که خدا پدیده نیست. (با این بیان تنها گزینهٔ ۲ است که میتواند صحیح ۱۷ باشد.)

نکتهٔ مهم دیگر این است که انسان در هرحالی نسبت به خدا فقیر است.

۱۱ گزینه ۲ دقت کنید وقتی گفته می شود رپدیده،، منظور موجودی است که وجود دیگری او را خلق کرده است و این وصف شایستهٔ خداوند نمی باشد.







| *)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| گزینه ۲ مقدمهٔ دوم: پدیدهها که وجودشان از خودشان نیست، ضرورتاً برای موجودشدن نیازمند به پدیدآورندهای هستند که خودش پدیده نباشد و وجودش از خودش باشد؛<br>همانطور که چیزهایی که شیرین نیستند، برای شیرینشدن نیازمند به چیزی هستند که خودش شیرین باشد،،                                                                                                                              | 19 |
| گزینه ۳ اینکه گفته شود اثری از ما نمیماند، پس یعنی ما قبلًا پیدایشمان رقم خورده و حالا نوبت به بقاء میرسد.                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲۰ |
| گزینه ۴ آیهٔ «الله الصَّمَدُ، بیانگر بینیازی خداوند است که با عرض نیاز دائمی و پیوستهٔ موجودات به پیشگاه خدا در آیهٔ «یَسْئَلُهُ مَنْ فِی السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ كُلَّ یَوْمٍ هُوَ فِی شَأَنِ : هر آنچه در آسمانها و زمین است، پیوسته از او درخواست میکنند، او همواره دستاندر کار امری است، مرتبط است.                                                                          | ۲۱ |
| گزینه ۲ با توجه به آیات ۱۶ سورهٔ رعد پرسش و پاسخ هر دو از خداست. خداوند از مشرکان که خالقیت خدا را قبول ندارند میپرسد که بگو رب و پروردگار آسمانها و زمین<br>کیست (تُلُ مَنْ رَبُّ الشَمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ) ولی مشرکان پرستش خدا و کمک خواستن از او و نفی شرک را نمیپذیرند و سرپرستانی غیر از خدا را برای خود انتخاب کردهاند.                                                    | ۲۲ |
| گزینه ۳ 🕒 عبارتی که در سؤال آمده است، مربوط به ولایت خداست که در آیه «مَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِئَ وَلَا يُشْرِكُ فِي خُكُمِهِ أَحَدًا» به طور كامل بیان شده است.                                                                                                                                                                                                          | ۲۳ |
| گزینه ۳ در مسالهٔ توسل، آن زمانی گرفتار شرک شدهایم که اولیاء خدا را مستقل از خدا بدانیم و تصور کنیم که توان ایشان از خودشان است اما اگر آنها را مورد اذن خدا بدانیم و و سیلهٔ نزدیکی به او تصور کنیم نه تنها گرفتار شرک نشده ایم بلکه از یک قانون الهی بهره برده ایم. / آیه موجود در گزینههای ۱ و ۲ مربوط به ربوبیت نمیباشد.                                                      | ۲۴ |
| گزینه ۴ خداوند ابتدا با صفت احد معرفی شده است. توجه کنید که احد به معنای یگانهای است که دومی ندارد، نه یکتایی که از مابقی بر تر باشد.                                                                                                                                                                                                                                             | ۲۵ |
| گزینه 1 در عبارت دالله لا اله الا هو» ، لفظ «الله» به توحید ذاتی، شامل خالقیت و ربوبیت اشاره دارد. لفظ «اله» بهمعنای معبود، به توحید عملی اشاره میکند. لفظ «لَیجمَمَنَّکُم» بر<br>جمع کردن همهٔ انسانها اعم از جسم و روح در قیامت تأکید دارد و تأکید بر قطعیت معاد است.<br>در دومین آیهٔ شریفه ذکر شده، کلید واژهٔ «فَاتَّبِعونی» (به مفهوم تبعیت و اطاعت) بیانگر توحید عملی است. | ۲۶ |
| گزینه ۲ اگر خوب سؤال را بخوانید در مییایید که ما قرار است اولیاء غیر خدا را رد کنیم، پس در واقع باید مالکیت غیر خدا را مردود بشماریم چرا که اگر معبودی مالک نباشد، ولی هم نخواهد بود و برای رد مالکیت غیر خدا باید از عبارت ﴿لَا يَمْلِكُونَ لِأَنْفَسِهِمْ نَفْعًا وَلَا ضَرًّا» بهرهمند شویم.                                                                                   | ۲۷ |
| گزینه ۳ اگر به محتوای آیه توجه کنید خدا در مقام توبیخ مشرکان است و آنها را به خاطر شرکشان توبیخ میکند پس مثل آن ها مثل انسانهای کور و یا تاریکی در برابر نور (توحید و یکتاپرستی) است. (یادتان باشد که در مقابل توحید، شرک و در مقابل موّحد مشرک است.)                                                                                                                             |    |
| گزینه ۳ و تنها با گفتن این جمله حاصل میشود اما مورد سوم بنا به بیان کتاب به التزام عملی فرد بستگی دارد و تنها با گفتن این جمله محقق نمی شود.                                                                                                                                                                                                                                      | 44 |
| با بیان این جمله، با گفتن این عبارت تمام احکام و حقوق اسلامی فرد به رسمیت شناخته میشد و دفاع از او در برابر دیگر مسلمانان واجب میگشت و در زمرهٔ برادران و خواهران دینی<br>قرار میگرفت و التزام به آن سبب میشود که همهٔ زندگی فرد تازه مسلمان را در رابطه با خدا، خویشتن، خانواده، اجتماع و دیگر مخلوقات تغییر میداد.                                                              |    |
| گزینه ۴ هرچه از خالقیت به سوی ربوبیت برویم، مسئولیت سخت تر شده و طبعاً دایرهٔ شرک هم بالاتر میرود. (عکس این مسئله هم برقرار است به این معنا که شرک در خالقیت خیلی فراگیر نیست.)                                                                                                                                                                                                   | ۳۰ |
| گزینه ۳ بحث صاحب اختیاری در عالم به ربوبیت خدا مر تبط است و از دیگر جنبههای ربوبیت مسالهٔ هدایت است که نمی تواند مستقلاً در جهان اتفاق بیافتد. (رد گزینه ۱: دقت کنید که یک پدر نسبت به فرزند خویش تدبیر دارد، اما نه بهطور مستقل)                                                                                                                                                 | ۳۱ |
| گزینه ۱ باغبان، وقتی خود را با دیگران، یعنی کسانی که در کشت درخت دخالتی نداشته اند، مقایسه می کند، میبیند که این زراعت کار خودش است. اما وقتی رابطه خود را با خدا بررسی می کند، میبیند که هم خودش و هم نیرو و توانش از آن خداست.                                                                                                                                                  | ٣٢ |
| گزینه ۴ 🔵 بنا به محتوای آیهٔ، کسی که هوای نفس را معبود خود قرار داده است ضمانت پیامبر (ص) برایش سودی نخواهد داشت.                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٣٣ |
| گزینه ۲ اگر کسی دل هوای نفس و بت درون سپرده او را عبور خود قرار دهد و خواهشها و اوامر نفسانی را به فرمانهای خداوند ترجیح دهد، در حقیقت چنین شخصی گرفتار شرک عملی شده است و هدایتگری پیامبر اکرم (ص) در مورد این شخص تأثیری ندارد.                                                                                                                                                 | ٣۴ |
| گزینه ۲ پیروی از هواینفس همان پیروی از بت درون و پیروی از طاغوت همان پیروی از بت بیرون است که هر دو این موارد تحت عنوان شرک عملی فردی در کتاب مطرح<br>شدهاند.                                                                                                                                                                                                                     | ۳۵ |
| گزینه ۴ 🔵 مواردی که در سوال آمده است هر دو معلول بوده و به نوعی نتیجه دنیاگرایی بهشمار میروند.                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٣۶ |
| گزینه ۱ امروزه در بازار سبک زندگی، سبکها و روشهای گوناگونی از زندگی عرضه و تبلیغ میشود که ما باید از میان آنها دست به انتخاب بزنیم و بهترین را انتخاب کنیم. پس<br>باید انتخاب ما براساس فکر و بهدور از احساسات باشد و دلیلی محکم و عقل پسند از آن حمایت کند.                                                                                                                      | ٣٧ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٣٨ |
| گزینه ۳ در این حدیث به بر تری حسن فاعلی نسبت به حسن فعلی اشاره شده است یا همان نیت انجام کار.<br>در سه گزینهٔ ۱، ۲ و ۴ به نوعی به نکتهٔ بالا اشاره شده است، اما در گزینهٔ سوم به مفهومی اشاره شده است که از این حدیث و نکتهٔ اصلی آن قابل بر داشت نیست.                                                                                                                           | ۳۹ |



در سه گزینهٔ ۱، ۲ و ۴ به نوعی به نکتهٔ بالا اشاره شده است، اما در گزینهٔ سوم به مفهومی اشاره شده است که از این حدیث و نکتهٔ اصلی آن قابل برداشت نیست.





- گزینه ۱ بیتی که در این سوال بیان شده است به مسألهٔ افزایش معرفت اشاره دارد.
- اگر به مفهوم مصراع اول دقتی کنید به بحث معرفت عمیق یا همان مشاهدهٔ خدا در مخلوقات عالم اشاره کرده است که با حدیث گزینهٔ ۱ هممفهوم میباشد.
- گزینه ۲ خداوند در آیهٔ مذکور، انسان را مورد خطاب قرار داده و او را بازخواست می کند: ای فرزندان آدم! آیا از شما پیمان نگرفته بودم که شیطان را نپرسید که او دشمن آشکار شماست؟، که منظور از پیمان و عهد همان گرایش فطری پرستش است.
  - گزینه ۳ 🕒 نهایت عزّت 🛶 رأَن اعْبُدُونی ...،
  - بالاترین افتخارightarrowپذیرش توحید در ربوبیت (پروردگار بودن خداوند)
  - ۴۲ آیهٔ قسمت اول در گزینه های ۳ و ۴ به اخلاص در بندگی توجه می دهد.
- حضرت امیر مومنان علی (ع) میفرمایند: «خدایا، مرا این عزت بس که بندهٔ تو باشم و این افتخار بس که تو پروردگار منی، با استفاده از کلید واژه بندگی میتوان فهمید که عزت، در بندگی خداوند بوده و بالاترین افتخار نیز پذیرش توحید در ربوبیت است.
- هم گزینه ۱ انسان مؤمن علاوه بر اینکه میکوشد نیت خود را خالص کند و عمل را به خاطر خدا انجام دهد (حسن فاعلی)، تلاش میکند عمل را به همان صورت که خدا دستور دادهاست انجام دهد، یعنی عمل را از جهت کمیت، کیفیت، زمان، مکان و شیوه، به همان طوری انجام دهد که خداوند میخواهد.
- گزینه ۱ پیوند محکمی میان معرفت به خداوند و ایمان به او وجود دارد. همچنین ارتباط دقیقی میان ایمان به خدا و اخلاص برقرار است. بنابراین افزایش معرفت به خداوند، به واسطهٔ افزایش ایمان، انسان را مزین به اخلاص مینماید:
  - افزایش معرفت و شناخت ightarrow افزایش ایمان ightarrow افزایش اخلاص افزایش اخلاص
- پیامبر(ص) در حدیث: و افضل العباده ادمان التفکر فی الله و فی قدرته : برترین عبادت، اندیشیدن مداوم دربارهٔ خدا و قدرت اوست، به تفکر و اندیشیدن (کسب معرفت و شناخت) توصیه فر مودهاند.
  - ۴۵ گزینه ۳ موردی که در سؤال آمده است از شروط صحت عمل است که به حسن فعلی اشاره دارد. حسن فاعلی نقش علت را برای حسن فعلی ایفا می کند.
  - ۴۶ گزینه ۲ اگر به گزینهٔ دوم توجه کنید، کلمهٔ مستقل باعث غلط بودن این گزینه شده است زیرا اختیار انسان در طول اختیار خداست نه به صورت مستقل.
- گزینه ۴ وجود اختیار و اراده در انسان ناشی از ارادهٔ الهی و خواست خداست. به عبارت دیگر، خداوند اراده کرده است که انسان موجودی مختار و دارای اراده باشد. در فعل ۴۷ اختیاری، تا زمانی که ما ارادهٔ کاری را نکرده ایم، آن کار انجام نمی گیرد؛ در عین حال، وجود ما، ارادهٔ ما و عملی که از ما سر می زند همگی وابسته به ارادهٔ خداوند است؛ یعنی ارادهٔ انسان در طول ارادهٔ خداست و با آن منافات ندارد.
  - ۴۸ گزینه ۳ اینکه خدا آب را خلق کردهاست به قضا الهی مربوط است. اینکه ما اختیار بهره گیری از آن را داشته باشیم همان قدر الهی بهشمار میرود.
- گزینه ۲ 🕏 خدای متعال، متناسب با همین قوّه اختیار، بشر را راهنمایی کرده و او را مختار گذاشته است که از راهنمایی خداوند استفاده کند و سپاسگزار باشد، یا ناسپاسی کند و از هدایت و لطف الهی بهره نبرد:
  - «انّا هَدَيناهُ السَّبيلَ امّا شاكراً و امّا كَفوراً»
  - ردّ گزینهٔ ۳: دقت کنید که اختیار انسان به معنای مجوز خدا برای هر انتخابی نیست.
  - 💠 🏾 گزینه ۳ 🕒 اینکه انسان دارای اختیار باشد از تقدیرات الهی است یعنی خدا مقدر کرده انسان با اختیار عمل کند و این ویژگی برای او ذاتی است.
- گزینه ۱ اسان خداشناس میداند که فقط با زندگی در یک جهان قانونمند، که پشتوانهٔ آن علم و قدرت خداست، وی امکان حرکت و فعالیت دارد، زیرا با زندگی در چنین جهانی است که او می تواند قوانین حاکم بر جهان هستی و خلقت را بشناسد و برای رفع نیازهای خود از آنها استفاده کند و به هدفهای خود برسد. به عبارت دیگر، او در جهانی زندگی میکند که قدر و قضای الهی بر آن حاکم است.
- گزینه ۳ در آیهای که در سوال آمده ابتدا به هدایت گری انسان اشاره شده است (جَاءَکُمْ بَصَائِرُ مِنْ رَبَّکُمْ) سپس گفته شده که انسان دارای اختیار است و تصمیم اوست که یا به سود او یا بر علیه او رقم میخورد (فَمَنْ أَبْصَرَ فَلَنْفُسه وَمَنْ عَمَیَ فَعَلَیْهَا) . / گزینهٔ ۳ اصلاً مربوط به این آیه نمیباشد.
  - ۵۳ گزینه ۳ دقت کنید که کلمه (ردیف، به معنای (عرض، است در حالی که اختیار انسان در طول اختیار خداست.
- ۵۴ گزینه ۲ دقت داشته باشید که نقشهٔ عالم همان قدر و اجرا و آفرینش این نقشه همان قضای الهی است. تنها گزینهای که به این نکته به درستی اشاره کرده است همان گزینه ۲ است.
- گزینه ۳ آیهای که در سوال آمده است به تبعات انتخاب اختیاری انسان که در قسمت «فَمَنْ أَبْصَرَ فَلَنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِیَ فَعَلَیْهَا» به آن پرداخته شده اشاره میکند و بیانگر این است که خداوند عادل است و این تبعات به دلیل انتخاب اختیاری انسان است نه به جهت اینکه خدا به بندگان ظلم کرده باشد.
- گزینه ۱ دقت شود که سنت ابتلا با کلید واژه فتنه در آیهٔ و وَمَنَ التَّاسِ مَنْ یَعْبُدُ اللَّهُ عَلَی حَرْف فَإِنْ أَصَابَهُ فَیْرٌ اطْمَانً بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِتَنَّهٌ اتَّقَلَبَ عَلَی وَجْهِهِ خَسِرَ الدُّیْتِا وَالْآخِرَةَ ذَلِکَ هُوَ الْخُسْرَانُ اللَّسِنُ: از مردم کسی هست که خداوند را بر یک جانب و کنارهای [تنها به زبان و هنگام وسعت و آسودگی] عبادت و بندگی میکند. پس اگر چیزی به او رسد، دلش به آن آرام میگیرد و اگر بلایی به او رسید، از خدا رویگردانی از خدا، واکنش عابدان از روی اگر بلایی به او رسید، از خدا رویگردانی از خدا، واکنش عابدان از روی تردید برابر فتنه ها و ابتلائات است.











| ۵۷ گزینه ۳ عبار                                     | ۳ عبارت ‹جاهدوا فینا، به تلاش و انجام عمل صالح در مسیر رضایت خدا اشاره دارد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۸ [خدا] آنان را در ج                               | س طبق آیهٔ شریفهٔ «فَانَّاالَّذِینَ آمنوا بِاللهِ وَاعتَصَموا به فَسَیُدخُلُهُم فی رَحمة مِنهُ وَ فَصْلِ وَ یَهدیهم الّیه صِراطاً مُستقیماً»: «و اما کسانی که به خدا گرویدند و به او تمسّک جستند. به زودی ن را در جوار رحمت و فضلی از جانب خویش درآورد، و ایشان را به سُوی خود، به راهی راست، هدایت کند،، هدایت به راه راست در گرو ایمان و تمسک به خداست و داخل حمت و فضل الهی را نیز به دنبال میآورد.                                                |
|                                                     | ا آیه اول به سنت ابتلاء اشاره دارد و در انتها با آوردن عبارت و اِلَینا تُرجَعونَ ، یاد آوری می کند که همه به سوی خدا باز می گردند.<br>نه ۲ و ۴ به سمت املاء اشاره دارد نه ابتلاء                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۶۰ همراه است اما یاده                               | ۴ سرآغاز هر حرکتی اندیشه و تفکر است. اما گام بعد در کسب کمالات و مدارج معنوی و انسانی با انجام واجبات و ترک محرمات ممکن است. این سیر با دشواریهایی<br>ت اما یادمان نرود که خداوند، قدرتمندترین قدرتمندان، پشتیبان انسان در این مسیر است ← (واعتصموا به، به او تمسک جستند)<br>فلهم) بیانگر فاعلیت خداوند است که ناشی از ربوبیت و ارادهٔ اوست.                                                                                                          |
| از ج<br>تأثیر گذار و هدایت                          | ۲ از جلوههای دیگر توفیق الهی، ایجاد زمینه مناسب برای رشد و تعالی شخص مؤمن میباشد؛ مانند یافتن دوست خوب، شرکت در یک جلسه قر آنی، خواندن یک کتاب و هدایت گر و پیدا کردن توفیق توبه و استغفار.                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۶۲ گزینه ۴ گزی                                      | ۴ گزینهٔ ۱ به جای قضا باید قدر باشد، گزینهٔ ۲: امتحانات الهی همیشگی است، گزینهٔ ۳ سنت امداد است نه املاء.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۶۳ گزینه ۳ مطلا<br>نعمت علاوه بر فرص                | ۳ مطلبی که در سوال بیان شده است نشان از این دارد که وقوع این سنت پوشیده است و این مسالهٔ در عبارت ﴿مِن حَیثُ لایعلَمونَ» به چشم میخورد (توجه کنید که دادن وه بر فرصت به سنت استدراج اشاره دارد).                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۶۴ به حق را مییابد و                                | ۴ درواقع خداوند امکانات و لوازم رسیدن به خواستهها و هدفهای هر دو گروه را یکسان فراهم کرده است حال، کسی که راه حق را برمی گزیند، لوازم و امکانات رسیدن می ایند و مراتب کمال را میپیماید؛ و کسی که فقط دنیا را انتخاب کرده و برای آن تلاش میکند، همان را به دست میآورد .البته اینان عواقب زیانبار تصمیم غلط خود را در اشاهده خواهند کرد. بنابراین، روی آوردن دنیا و لذتهای دنیوی به برخی انسانهای گناهکار، نشانه لطف خداوند به آنان نیست.               |
| ۶۵ گزینه ۲ سبق<br>بر کسی غضب می                     | ۲ سبقت رحمت بر غضب: از آنجا که خداوند به بندگان خود محبت دارد، با همه آنان، چه نیکوکار و چه گناهکار، با لطف و مهربانی رفتار میکند. یعنی حتی آنجا که خداوند<br>نضب میکند، باز هم از دریچه لطف و رحمت است.                                                                                                                                                                                                                                              |
| گزینه ۲ خدا<br>۶۶ توان جسمی و فکر:                  | ۲ خداوند، سنت و قانون خود را بر این قرار داده که هرکس، هر کدام از این دو راه را برگزیند، بتواند از همین امکاناتی که خدا در اختیارش قرار داده (مانند قدرت اراده، یی و فکری، امکانات موجود در جهان خلقت و) استفاده کند تا در همان مسیری که انتخاب کرده است به پیش رود و باطن خود را آشکار کند.                                                                                                                                                          |
| ۶۷ گزینه ۱ در ا<br>از درون افراد نیست               | ا در امتحان بشری ما غالباً از حقیقت درون افراد بی خبر هستیم و می کوشیم تا از طریق امتحان کردن آنها به آگاهی لازم برسیم؛ ولی امتحان خداوند علیم برای آگاه شدن<br>فراد نیست، بلکه برای رشد دادن و به ظهور رساندن استعدادها و نشان دادن تمایلات درونی افراد است./ گزینههای ۳ و ۴ مربوط به سنت امداد است.                                                                                                                                                 |
| ۶۸ حاکم بر زندگی انس                                | ۲ شناخت قوانین جهان خلقت از طریق علومی مانند فیزیک، شیمی و زیستشناسی سبب آشنایی ما با نشانههای الهی و نیز بهره گرفتن از طبیعت میشود. امّا شناخت قوانین رندگی انسانها، موجب نگرش صحیح ما نسبت به تلخیها و شیرینیها، شکستها و موفقیتها، بیماری و سلامت و به طور کلی همهٔ حوادث زندگی میشود و دیدگاه ما را نسبت حوادث جهان از دیگران ممتاز میسازد. این شناخت در روابط انسان با خالق، با نفس خود، با جهان خلقت و از جمله با دیگر انسانها نقش بسزایی دارد. |
| ۶۹ (خدا) آنان را در ج                               | س طبق آیهٔ شریفهٔ ﴿ فَأَمَّا الَّذِینَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَ اعْتَصَمُوا بِهِ فَسَیُدْخَلُهُمْ فی رَحْمَة مِنْهُ وَ فَضْلِ وَ یَهْدیهِمْ إِلَیْهِ صِراطاً مُسْتَقیماً : و اما کسانی که به خدا گرویدند و به او تمسک جستند، به زودی نرا در جوار رحمت و فضلی از جانب خویش درآورد و ایشان را بهسوی خُود، به راهی راست هدایت کند،، پاداش ایمان به خدا و تمسک به او، به صورت ورود به رحمت و فضلی برخورداری از هدایت به راه راست توصیف شده است.               |
| ۷۰ گزینه ۳ ، لا ت                                   | ٣ ولا تقنطوا مِن رَحمَةً الله، ← بخشايش گناهان بندگان از جانب خداوند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Y )                                                 | ا كَه به صورت زير است:<br>ادِى الَّذِينَ أَسْرَغُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لَاَتْقَنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ الدُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ» (زمر – ۵۳)                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۷۲ گزینه ۲ در                                       | ۲ در توبه همیشه باز است، توفیق توبه همواره فراهم نیست و تکرار توبه انسان را محبوب خدا میکند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۷۳ گزینه ۴ دقت                                      | ۴ دقت کنید که قسمتهای اول گزینهٔ ۱ و ۳ آیه نیستند. / توبه به معنای قیام علیه موانع درونی یا همان نفس اماره است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الَّذِينَ «قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ » <b>۷۴</b> | ٣ آية شريفه به صورت زير است:<br>ادى الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْتَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهُ يَغْفُرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ»<br>خدا هم با توبه بخشيده صرشود.                                                                                                                                                                                                                           |





گزینه ۲ کسی که بازگردد و ایمان آورد و عمل صالح انجام دهد، خداوند گناهان آنان را به حسنات تبدیل می کند، زیرا خداوند آمرزنده و مهربان است.





- گزینه ۱ سر آغاز هر حرکت از جمله حرکت به سمت رشد و کمال، اندیشه و تفکر است.
- ۷۶ امّا گام بعد، حرکت برای کسب کمالات و مدارج معنوی و انسانی است که با انجام دادن مجموعهای از کارها (واجبات) و ترک برخی از امور (محرمات) در قلمروهای مختلف ممکن است. فَاتُمَا الّذِينَ آمَنُوا باللّهُ وَاغْتَصَمُوا به فَسَيدْخُلُهُمْ فی رَحْمَة مَنْهُ وَ فَضُل وَ یهُدهمْ إِلَیه صراطاً مستقیماً»
- گزینه ۴ از روشهای شیطان برای کشاندن انسان به شقاوت این است که او را گام به گام و آهسته به سمت گناه میکشاند تا در این فرآیند تدریجی، متوجه زشتی گناه و قبح آن نشود و اقدام به توبه نکند.
- حیلهٔ شیطانی تسویف به معنای امروز و فردا کردن و کار امروز را به فردا انداختن است و به عبارت دیگر فرد گناهکار دائماً به خود می گوید: «به زودی توبه می کنم، و این گفته را آنقدر تکرار می کند، تا اینکه میل به توبه در او خاموش شود.
- ۷۸ گزینه ۲ در ماجرای بُشر بن حارث، امام در صدد بیان این نکته بودند که یک بندهای که عالم را ملک خدا و خدا را صاحب خویش میداند، در محضر او بساط گناه را پهن نمیکند.
  - ۷۹ گزینه ۴ امام به خدمتکار بشر گفت: اگر او بندهٔ خدا بود حرمت صاحبخانه را نگاه داشته و این باسط را پهن نمی کرد.
  - ۸۰ گزینه ۴ با بازگشت بنده گناهکار، خداوند نیز به سوی او باز می گردد و درهای رحمتش را به رویش می گشاید و آرامش را به قلب او باز می گرداند.
  - ۸۱ گزینه ۳ با بازگشت بندهٔ گناهکار، خداوند نیز به سوی او باز می گردد و درهای رحمتش را به رویش می گشاید و آرامش را به قلب او باز می گرداند.
- گزینه ۳ این حیله شیطان (تسویف) بیشتر برای گمراه کردن جوانان به کار میرود. به او می گوید که تو هنوز جوانی و فرصت توبه داری، بالاخره در آینده می توانی توبه کنی. امّا این یک دام است و سبب عادت جوان به گناه می شود؛ به طوری که ممکن است ترک گناه برایش سخت گردد.
- ۸۳ گزینه ۴ شیطان به انسان می گوید که دگناه کن و بعد توبه کن!، وقتی انسان آلوده شد، از رحمت الهی مأیوس شده و می گوید دآب که از سر گذشت چه یک وجب چه صد وجب، در حالی که آدمی، هر قدر هم که بد باشد، اگر واقعاً توبه کند و نادم و پشیمان شود، حتماً خداوند توبهاش را می پذیرد.
- گزینه ۲ در میان مخلوقات، انسان موجودی است که علاوه بر ایستادگی در برابر موانع بیرونی، میتواند در برابر موانع درونی نیز ایستادگی کرده و حتی علیه خود انقلاب کند؛ بدین معنا که هم میتواند با پیروزی از عقل، علیه تمایلات ناپسند خود قیام کند و هم میتواند با پیروی از نفس امّاره و انجام گناه، از فرمانهای خداوند سرپیچی کرده و به خود ستم روا دارد.
  - ۸۴ رد سایر گزینهها:
  - گزینهٔ ۱: ایستادگی در برابر موانع بیرونی امتیاز انسان به شمار نمیرود.
    - گزینهٔ ۳: انقلاب علیه خود تنها مختص توبه کاران نیست.
    - گزینهٔ ۴: ایستادگی در برابر موانع درونی به معنی انقلاب نیست.
- گزینه ۴ رایج شدن ارتباط جنسی خارج از چارچوب شرع (زنا)، نوعی بازگشت به جاهلیت است قرآن کریم در آیهٔ ، وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَلِلهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ اتْقَلَبُتُمْ مُ اللهُ الله
  - 👭 🏾 گزینه 🏲 🔻 مسلمانان این کلام خدا را پذیرفتند و آنها هم که این کسبوکار را داشتند، از منفعتی که برایشان داشت صرفنظر کردند تا مرتکب گناه نشوند.
  - 🗚 گزینه ۴ 🥒 از تو درباره شراب و قمار (میسر) میپرسند، بگو در آن دو گناهی بزرگ و منفعتهایی برای مردم است. اما گناهانشان بزرگتراز منفعتشان است.
    - ۸۸ گزینه ۴ تزکیهٔ نفس زمانی اتفاق می افتد که نفس ما از آلودگیها پاک شود و این کار با توبه از گناهان آغاز می شود. رستگاری معلول تزکیه است.
- گزینه ای ممکن است همین منع را هم برخی دوست نداشته باشند، اما خداوند به ضررهای یک عمل نگاه میکند، نه دوست داشتن یا نداشتن مردم. قرآن کریم میفرماید: ۱۰۰۰۰ و بسا چیزی را خوش نمیدارید و آن برای شما بد است و خدا میداند و شما نمیدانید.،

  A9

  علل و دلایل خاص دستورات الهی نیز حکمت احکام الهی نامیده میشود.
- گزینه ۳ میان نعمتهای الهی در آخرت و بایدها و نبایدهای دین (احکام) ارتباط و هماهنگی برقرار است، گرچه ممکن است درک آن برای ما، در حال حاضر ملموس نباشد. لذا از هر راهی نمیتوان به نعمتهای اخروی رسید؛ درست، مانند رشد بدن در همین دنیا که فقط با تغذیه صحیح و معیّنی به دست میآید. از این رو، آن هدف بزرگ با یک زندگی غیرمسئولانه و بدون برنامه سازگار نیست.
- گزینه ۲ احکام و قوانین دین اسلام، علاوه بر اینکه زندگی سالم در دنیا را تضمین میکند، سعادت و نیکبختی اخروی و ابدی را نیز تامین مینماید. بنابراین، نمیتوان بایدها و بایدهای دینی و الهی را با قوانین بشری که اهداف محدود و کوچکی دارند، مقایسه کرد و مثلاً گفت که چرا خداوند برای فلان گناه چنین مجازاتی قرار داده است؛ چرا که خداوند میداند آن گناه مانعی بزرگ بر سر راه سعادت و نعمتهای ابدی است. همچنین، زندگی دینی تنها شیوهٔ مطمئن و قابل اعتمادی است که پیش روی هر انسان خردمند و عاقبتاندیش قرار دارد.
- گزینه ۳ درست است که اسلام در هر دوره و زمانهای قابل اجراست و هر قدر زندگی بشر پیچیدهتر شود و نیازهای جدیدی پدید آید، فقها و مجتهدین می توانند احکام اسلامی ۹۲ متناسب با آن شرایط را استخراج کنند، اما این بدین معنا نیست که اگر جوامع بشری دچار انحراف شدند و خواسته ها و تمایلات مخالف با سعادت خود پیدا کردند، اسلام آن خواسته ها را بپذیرد و مطابق با آنها حکم کند.









| ، مورد بیان شده در گزینهٔ ۴ مستحب است؛ اما سایر موارد واجب کفایی به شمار می روند. | گزینه ۴ | ٩٣ | ı |
|-----------------------------------------------------------------------------------|---------|----|---|
| • مورد بنان شده در دربته ۴ مستحب است: اما ساتر موارد واجب دفاتي به سمار مي روند.  | کریت ۱  |    | 1 |

- ۹۴ گزینه ۱ موردی که در گزینهٔ ۱ به آن اشاره شده، مربوط به سومین پایه از تمدن اسلامی است که به حکومت اسلامی و قوانین الهی اشاره دارد.
- وم گزینه ۳ در انتهای آیهای که در سوال آمده است، به صاحبان خرد و اندیشه (اولوالالباب) اشاره شده و از ویژگیهای علمی تمدن اسلام این بود که دانشجویان اروپایی برای تحصیل به دانشگاههای اسلامی میشتافتند.
- و گزینه ا در آنجا که قرآن کریم اوصاف نمازگزاران را بیان میکند، یکی از ویژگیهای آنها را اینگونه ذکر میکند که آنان در مال خود برای محرومان و فقیران نیز حق معینی قرار دادهاند. آنجا که میخواهد تکذیبکنندگان دین را معرفی کند، از کسانی یاد میکند که یتیمان را از خود میرانند و دیگران را به اطعام مساکین تشویق نمینمایند.
  - و گزینه ۳ در این آیه به دو اصل اساسی اعتقادی که دو معیار تمدن اسلامی نیز به حساب می آیند، اشاره شده است.
  - رسول اکرم (ص) از همان ابتدای دعوت مردم را به یکتاپرستی دعوت کرد و فرمود: ای مردم بگویید معبودی جز الله نیست، تا رستگار شوید.
- و گزینه ۳ در این آیه به ربوبیت الهی اشاره شده است ﴿فَاهُمْ أَجُرُهُم عِندَ رَبُّهِم﴾. / رسول خدا (ص) در کنار دعوت به توحید، افق نگاه انسانها را از محدودهٔ زندگی دنیایی فراتر برد و آنان را با زندگی در آخرت آشنا کرد.
- گزینه ۲ اول آنکه ما مسلمانان مانند سایر ملتها، با این تمدن ارتباط مستقیم داریم. بنابراین هم تحت تأثیر آن قرار می گیریم و هم میتوانیم بر آن اثر بگذاریم. هر قدر آگاهی و هوشیاری ما بیشتر باشد، قدرت تأثیر گذاری ما نیز بیشتر خواهد بود.
- دوم آنکه بررسی ضعفها و قوتهای این تمدن در عرصههای مختلف، این کمک را به ما میکند که در راستای احیای تمدن اسلامی از نقاط قوت این تمدن بهرهمند شویم و با عبرت گرفتن از ضعفها و آسیبهای آن بتوانیم برنامهریزی درست و کماشتباهی را برای ساماندهی تمدن اسلامی و رسیدن به الگوی زندگی مبتنی بر تعالیم دین داشته باشیم.







